



۱۸۵۷ء

# کے چند اہم کردار



ضیاء الدین لاہوری



03019452605

یو ٹیوب چینل Roshni TV کے وزٹ کے لئے نیچے ٹھیک کریں



# روشن کتب

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

اس گروپ میں وقتاً فوقتاً آپ کو تفاسیر القرآن، احادیث، اسلامی، تاریخی، مذہبی، سیاسی نفیسیاتی، شاعری، فلسفہ، سائنس، سفرنامے، صحت و تعلیم، تنز و مزاج، سوانح حیات، فقہ ناول، تہذیب و تحقیق پر مبنی کتب ملیں گی۔  
یہ کتاب اور من پسند کتابیں ڈاک کے ذریعے منگوانے کے لئے رابطہ کریں۔

روشن کتب اردو بازار لاہور پاکستان

03019452605

آپ whatsapp پر رابطہ کے لئے اپر نمبر پر ٹھیک کریں

+923019452605 : ۳۲۷

جس ایپ میں روشنی ٹی وی کو فالو کرنا ہے اور اس پر ٹھیک رہیں

# روشن کتب



ٹھیک چیزوں کتاب اصلی کتاب کا بدل نہیں بن سکتی

گھر پڑھے پڑھے اپنی

من پسند کتاب بذریعہ ڈاک دو تین

دن میں حاصل کریں انتہائی مناسب

قیمت پر صرف روشن

کتب کے ذریعے



من پسند کتاب یا اس کتاب کو خریدنے کے لئے نمبر پر کلک کریں

03019452605

## جملہ حقوق محفوظ ہیں

|               |       |                           |
|---------------|-------|---------------------------|
| نام کتاب      | ..... | 1857ء کے چند کوار         |
| ترتیب و تحقیق | ..... | ضیاء الدین لاہوری         |
| ناشر          | ..... | گلفزار احمد               |
| مطبع          | ..... | علم و عرفان پبلشرز، لاہور |
| کن اشاعت      | ..... | زاہدہ نوید پرنسپر، لاہور  |
| تیت           | ..... | مئی 2007ء                 |
|               | ..... | 120/- روپے                |

## علم و عرفان پبلشرز

34-اردو بازار، لاہور، فون: 7352332-7232336

## سیونٹھ سکائی پبلیکیشنز

غزنی سٹریٹ، احمد مارکیٹ، 40-اردو بازار، لاہور

فون: 7223584، موبائل: 0300-4125230

## ترتیب

### عنوانات

### صفحہ

۵

عرضی احوال (مؤلف)

مقالات:

۱

۱۔ جگب آزادی میں مولانا فضل حق خیر آبادی کی شرکت

۲۲

۲۔ مفتی صدر الدین آزرودہ اور چہادی

۳۶

۳۔ مولوی سید احمد اعلیٰ کی وفاداریاں

۳۳

۴۔ سر سید احمد خاں اور سہستاون

۷۵

۵۔ مشی سید رجب علی کی خدمات فرنگ

ضمیمه:

۱۰۵

”اسباب بغاوت ہند“ کے پس پرودہ

۱۳۱

کتابیات:

## عرض احوال

”اٹھارہ سو تاواں“ سرسری بیان کے لحاظ سے تو بڑا آسان اور جذباتی موضوع ہے مگر متعلقہ دستاویزات کی روشنی میں اس کی بعض جہتوں کا بیان بہت ہی مشکل، پیچیدہ اور چشم کش ہے۔ وجہ یہ ہے کہ ہماری تاریخ میں خاص مصلحتوں کے تحت بحث کے ساتھ جھوٹ بھی ملا دیا گیا ہے۔ اگر ایک طرف ہمارے اہل قلم بعض ایسے کرداروں کو ثابت ظاہر کرتے ہیں جو اپنے اندر قطبی منفی سرگرمیوں کے پہلو سیئیے ہوئے ہیں تو دوسری جانب ایک طبق اپنی مخصوص فکری وابستگی کی بنیاد پر جگہ آزادی میں شامل بعض شخصیتوں کی کارگزاریوں کو بر عکس بیان کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ زیر نظر کتاب میں شامل بعض کرداروں کے بیان میں متذکرہ صورت حال ملاحظہ کی جاسکتی ہے۔ ان مضمایں میں عبارت آرائی کی جائے ہر بات کے ثبوت کے لئے تحقیقی طور پر اصل دستاویزات کے الفاظ اور مستند حوالوں کے اقتباسات پیش کئے گئے ہیں۔ دعا ہے کہ جگہ آزادی کے ذریعہ صد سالہ یادگار سال کے موقع پر اس مجموعہ مضمایں کی اشاعت غلط بیانات کی حامل تحریروں کے اثرات کو ڈور کرنے میں معاون ثابت ہو۔ آمین!

الحقائق۔ آصف بلاک

علامہ اقبال ٹاؤن۔ لاہور

## جگ آزادی میں مولانا فضل حق خیر آبادی کی شرکت

بِصَفِيرِ پاک و ہند میں بعض مرحوم شخصیات کی ملیٰ و سیاسی خدمات کے تذکروں میں ہمارے اہل قلم بہت ہی غلو بر تھے ہیں۔ اگر کوئی شخصیت شعوری یا غیر شعوری طور پر ہمارے من کو بھا جائے تو بعض اس عقیدت کی بنابر، ہم اس کے رتبے کو بلند و بالا کرنے کے لئے بعض واقعات گھر لیتے ہیں اور وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ یہ میں گھرست واقعات تاریخی حوالوں کی صورت اختیار کر جاتے ہیں۔ اس کے عکس اگر کسی پس منظر کے تحت ہمارے دل میں کسی شخصیت سے نفرت پیدا ہو جائے تو اس کی تحقیر کی خاطر مستند حوالوں میں قطع و برید کر کے اس کے مثبت کاموں کو بھی متفق قرار دے ڈالتے ہیں، اور حقیقت میں اس سے اپنی دلی نفرت کے اظہار کے اس انداز سے اصل مقصود بعض اپنے مخاصمانہ جذبات کی تکمیل ہوتا ہے۔

مولانا فضل حق خیر آبادی پر ۱۸۵۷ء کی جدوجہد آزادی میں شرکت کے جرم میں مقدمہ چلا یا گیا جس میں انہیں کالے پانی کی سزا دی گئی اور وہ جزا راٹھیمان میں آخر دم تک اسیر رہے۔ ہمارے اہل قلم کا ایک مخصوص طبقہ اس جدوجہد میں ان کے حصہ لینے سے انکاری ہے اور ان کے مذاہوں کے بیان کردہ بعض واقعات کو افسانے قرار دیتا ہے۔ مذاہوں کا بیان ہے کہ انہوں نے دہلی میں انگریزوں کے خلاف جہاد کا فتویٰ دیا جبکہ ان کے مخالف یہ جواز پیش کرتے ہیں کہ ایسے کسی فتوے پر ان کے دستخط موجود نہیں۔ وہ ان کی عدم شرکت کے شوہت میں ان کے بعض بیانات کو سیاق و سبق کے بغیر جزوی طور پر پیش کرتے ہیں یا پھر اس قسم کے

شہمات پیدا کئے جاتے ہیں جیسے کہ ان کی شرکت گویا مفادات کے تابع تھی۔

پروفیسر افضل حق قریشی مؤخرالذکر فریق کے ترجمان دکھائی دیتے ہیں۔ ۱۹۸۷ء میں ان کے عزیز ترین دوست سعید الرحمن علوی مرحوم کی مرتب کردہ ایک کتاب ”مولانا افضل حق خیرآبادی اور جہاد آزادی“ کے عنوان سے شائع ہوئی تھی۔ اس میں آٹھ مضامین اور دو ضمیمے شامل تھے۔ ان میں پروفیسر موصوف کا ایک مقالہ بھی تھا۔ فاضل مرتب نے اپنے دیباچے میں خاص طور پر ان کی تعریف کی تھی۔ علوی صاحب کی وفات کے بعد ۱۹۹۲ء میں انہوں نے اس کتاب میں سے چار مضامین، جن میں اپنے مضمون کا تقریباً ایک خمس، جو ۱۸۵۱ء کی جدوجہد میں مولانا کی عدم شرکت کے بیان تک محدود تھا، منتخب کئے اور اس مجموعے کو نیا نام ”مولانا افضل حق خیرآبادی۔۔۔۔۔ ایک تحقیقاتی مطالعہ“ دے کر اپنے نام سے شائع کرنے کا اعزاز حاصل کر لیا۔ ذیل میں ان کے مضمون کے حوالے سے چند گزارشات پیش خدمت ہیں۔

مولانا افضل حق کا سب سے بڑا جرم یہ بیان کیا جاتا ہے کہ ان کے بعض شیدائیوں نے، غلط یا صحیح، جہاد آزادی کے حق میں جاری کئے گئے ایک فتوے میں ان کے شامل ہونے کا ذکر کیا اور چونکہ ایسا کرنے والے اپنے موقوف کی حمایت میں کوئی دستاویزی ثبوت بھی نہ پہنچا سکے، اس نے ان کا مددوچ معتوب ٹھہر اور اس کا ہر کام اس کے مذاہین کی متذکرہ تا اہلیت کے باعث منفی قرار پایا۔ اس مکتبہ، فکر کے حامل اہل قلم ہر وقت اس دھن میں مگر رہتے ہیں کہ مولانا کی خوبیوں پر پرده ڈالا جائے اور اختلافی امور اس طرح بیان کئے جائیں کہ ان کی قومی خدمات شکوک کی زد میں آ کر مکھوس انداز میں پیش ہوں۔ معلوم ہوتا ہے کہ ان لوگوں کو مولانا کی زندگی کی علمی سرگرمیوں کے بعض پہلو پسند نہیں جس کا اظہار وہ متذکرہ صورت میں کرتے رہتے ہیں۔ نادم سیتاپوری اس کیفیت کو یوں بیان کرتے ہیں:

”اگر زیر اور ان کے ہوا خواہ تو مولانا سے اس نے ناراض تھے کہ انقلاب سن ستاؤں کے سلسلے میں کسی نہ کسی نجح سے ان کا نام آگیا لیکن مسلمانوں کا ایک پروفیشنل سٹ گروپ مولانا سے اس نے بیزار تھا کہ وہ ان کے مذہبی نظریات کے خلاف عالمانہ مجاہدہ کر پکھے تھے۔ یہ باوقار علمی مباحثے کوئی

ذاتی اور عامیانہ جنگ نہیں تھی جس کا سہارا لے کر مولانا خیر آبادی کے خلاف ایک مستقل مجاز قائم کر دیا جاتا، لیکن ہوا کچھ ایسا ہی۔ ۱

یہ بات یقیناً درست ہے کہ جب تک ۱۸۵۷ء میں انگریزوں کے خلاف فتوں میں مولانا کے دستخط موجود ہونے کا شوت بھی نہ پہنچایا جائے، اس وقت تک ان کو فتویٰ کنندوں میں شمار نہیں کیا جاسکتا لیکن یہ بھی انصاف نہیں کہ حض اس بنا پر ان کی جنگ آزادی میں شرکت سے انکار کر دیا جائے۔ جہاں تک دستیاب فتوں میں ان کا نام موجود ہونے کا تعلق ہے، یہ سوال ذہن میں اٹھتا ہے کہ ہندوستان کے ہزار اعلاء، جن کے دستخط ان فتوں پر نہیں، کیا وہ تمام اللہ تعالیٰ کے ہاں معוטب ہوں گے؟ کیا اس بندیا پر جنگ آزادی میں ان کی سرگرمیاں اور قربانیاں ملعون تھیں گی؟ کیا یہ لوگ ان علاسے بدتر ہیں جنہوں نے فتوں پر واقعی دستخط کئے گر بعد میں انگریز کے یا اپنی بریت کے لئے متعدد بہانے تراشے؟ یہی اہل قلم خود اس دور کے ان بے شمار علاکے قصیدے بیان کرتے ہیں جو فتویٰ کنندگان میں شامل نہیں۔ معلوم ہوا کہ موجود فتوں پر کسی عالم کے دستخط موجود ہونا ضروری طور پر اس کے خریت پسند ہونے کا کوئی ثبوت نہیں اور ان پر اس کا نام نہ پایا جانا کوئی جرم ہے۔ جنگ آزادی میں اس کے مجموعی طرزِ عمل ہی سے اس کے کردار کی جائیج کی جاسکتی ہے۔ اس دور میں علا کی ایک تعداد نے انگریزوں کے خلاف جہاد کے حق میں فتوے دئے جس سے عام مسلمانوں میں آزادی حاصل کرنے کے جذبے کو تقویت حاصل ہوئی، بالکل درست! ہاں، اگر ایسے کسی فتوے پر کسی عالم کا دستخط کرنے سے انکار کر دینے کا کوئی قابل قبول ثبوت ملتا ہے تو پھر اس امر پر بحث کی گنجائش موجود ہے مگر یہاں صرف مولانا فضل حق کے دستخطوں کی عدم دستیابی کے مسئلے نے ایک علمی جنگ کا ماحول پیدا کر رکھا ہے اور اس کی تائید اور تردید میں مقالوں پر مقابله لکھے گئے ہیں حالانکہ ضرورت اس امر کی تھی کہ ان لوگوں کے کرتوت اجاگر کئے جاتے جو اندر سے کچھ اور تھے اور باہر سے کچھ اور۔ ان کا حدود اور بعد متعین کرنے میں کوئی سرگرمی نہیں دکھائی گئی۔

پروفیسر قریشی مولانا کے خلاف سب سے پہلی شہادت سید مبارک شاہ کوتوال کی دیتے ہیں کہ ”فضل حق نے جہاد کے حق میں کوئی فتویٰ نہیں دیا یا کسی بھی طریقہ سے بادشاہ کو

گمراہ نہیں کیا۔ ۳ موصوف نے اپنے مقصد کا حوالہ تو ڈھونڈ لیا مگر شاید ان کو علم نہیں کہ وہی کوتوال مفتی صدر الدین کے بارے میں بھی یہ کہتا ہے کہ:

”شہر کے صدر الصدور مفتی صدر الدین کو شہزادوں اور فوج دنوں نے بار بار

اس امر کا فتویٰ جاری کرنے کو کہا کہ وہ جس جہاد میں مصروف ہیں، وہ جائز اور درست ہے اور اللہ تعالیٰ کی خوشنودی کا باعث ہے۔ مفتی صاحب نے ایسا

کرنے سے ہمیشہ احتراز کیا۔ دراصل ایسا کوئی فتویٰ ممکن ہی نہیں کیونکہ قرآن

اور مذہب اسلام میں اس قسم کے اعلان کا وجود کہیں بھی نہیں پایا جاتا۔“ ۳

جبکہ موصوف کی اسی کتاب کے ایک مضمون میں شامل ایک فتویٰ کے دستخط کنندگان میں مفتی صاحب کا نام موجود ہے۔ امیاز علی عرشی کے اس مضمون میں بیان کیا گیا ہے کہ ڈاکٹر اطہر عباس کی ہندی کتاب ”سو نزدیکی“ کے آخر میں ”بہت سے“ ہم کاغذات کے عکس بھی چھاپ دئے گئے ہیں۔ ان کے مجملہ صادق الاخبار دہلی مورخ ۲۶ جولائی ۱۸۵۷ء کا فتویٰ بھی ہے۔ اس کے ایک صفحے پر فتویٰ جہاد بھی موجود ہے۔ ۴ ”خبر الظفر“ دہلی کے حوالے سے اس کے استفتا اور جواب کی جو عبارتیں مضمون میں لفظ کی گئی ہیں، ان کے مطابق فتویٰ کنندگان میں نمبر ۳ پر مفتی صدر الدین کا نام ملاحظہ کیا جاسکتا ہے۔ ۵ واضح ہوا کہ اس مضمون میں کوتوال کا ”فرمان“ قابل اعتبار نہیں، اور خاص کر اس صورت میں کہ وہ جہاد کے فلسفے پر یقین ہی نہیں رکھتا۔ یہاں یہ کیفیت بھی سامنے آتی ہے کہ محققین نے اس دور میں جاری ہونے والے ایک سے زائد فتووں کا ذکر کیا ہے۔ کیا کوئی یقین کے ساتھ کہہ سکتا ہے کہ اس دور میں جتنے فتویٰ جاری ہوئے، ان سب کا ریکارڈ محفوظ ہے؟ سوچنے کا مقام ہے کہ اگر کل کلاں کوئی لہا فتویٰ دستیاب ہو جائے جس میں مولانا کے دستخط موجود ہوں تو ان ”محققین“ کی مبینہ تحقیق کی کیفیت کیا ہوگی؟ حیران گئی امر یہ ہے کہ اہل قلم کے اس قبیلے کے ممتاز فرڈنیاں رسول مہر فتویٰ کی تیاری اور مشورے میں مولانا کا ذکر کرتے ہیں مگر جگہ آزادی میں ان کی شرکت سے انکاری ہیں۔ فرماتے ہیں:

”.....میرا خیال ہے کہ یہ فتویٰ مولانا فضل حق ہی کے مشورے سے تیار ہوا

تحا اور انہی نے علماء کے نام تجویز کئے جن سے دستخط لئے گئے۔ غالباً یہی فتویٰ تھا جو انجام کار مولانا کے خلاف مقدمے کا باعث بنا، ورنہ انہوں نے نہ کسی جگہ میں حصہ لیا تھا، نہ ان کے پاس کوئی عہدہ تھا، نہ کسی کے قتل میں شرکت کی تھی اور نہ ان کے خلاف کوئی اور نگفین الزام تھا۔<sup>7</sup>

پروفیسر قرشی بھی مولانا کی شرکت کے بارے میں فرماتے ہیں کہ ”مولانا جنگ آزادی میں شریک نہیں تھے۔ جیسا کہ عام طور پر سمجھا جاتا ہے، وہ دہلی خصوصاً باغیوں سے ملنے نہیں گئے تھے۔“<sup>8</sup> اس کے بعد انہوں نے مولانا ہی کے درج ذیل الفاظ سے اپنا مطلب اخراج کرنے کی کوشش کی ہے:

”اس وقت دہلی میں میرے اکثر اہل و عیال موجود تھے اور مجھے بلایا بھی گیا تھا۔ ساتھ ہی فلاخ، کامیابی، کشاور و شادمانی کی امید بھی تھی۔ جو کچھ ہونے والا تھا، وہ تو پہلے ہی مقدر ہو چکا تھا۔ میں نے دہلی کا رخ کر دیا۔ وہاں پہنچ کر اہل و عیال سے ملا، اپنی عقل اور فہم کے مطابق لوگوں کو اپنی رائے اور مشورہ سے آگاہ کیا لیکن انہوں نے میرا مشورہ قبول نہ کیا اور نہ میری بات مانی۔“<sup>9</sup>

موصوف نے مولانا کی ”رائے اور مشورہ“ کو منفی ظاہر کرنے کے لئے فتحی جیون لال کی ڈائری سے درج ذیل اقتباس دے کر بقول ان کے یہ ”عقدہ“ کھولا ہے کہ مولانا جنگ کے حامی نہیں تھے:

”مولوی فضل حق نے اطلاع دی کہ انگریزی اخبارات لکھ رہے ہیں کہ شہر پر قبضہ ہو جانے کے بعد بادشاہوں کا قتل عام کیا جائے گا، شہر کو سما کر دیا جائے گا اور بادشاہ کے گھر انے میں ایک بھی آدمی ایسا نہ چھوڑا جائے گا جو بادشاہ کا نام لے یا اسے پانی کا ایک قطرہ بھی دے سکے۔ اس کے بعد مولوی نے کہا کہ حضور کو مناسب ہے کہ سپاہیوں کو ترغیب دے کر انگریزوں کے مقابلے سے روک دیا جائے کیونکہ وہ کسی نوع انگریزوں پر فتح نہیں پاسکتے۔“<sup>10</sup>

مضمون نگار موصوف کے پیش رو غلام رسول میر درج بالا الفاظ کو مولانا کی گنگو تلیم

ٹھیں کرتے۔ ان کا بیان ہے کہ ”مجھے یقین ہے کہ یہاں اردو روزنامے کے انگریزی مترجم سے شدید غلطی ہوئی ہے۔ یہ رائے کسی اور کی ہوگی جو مولانا سے منسوب کر دی گئی“ ہے مگر ہمارے مضمون نگار کی تو ساری تحقیق کی بنیاد ہی مولانا کا یہ مشورہ ہے۔ ہم اس حوالے کی عبارت کو مولانا کی گفتگو قرار دینے سے انکار نہیں کرتے لیکن دیکھنا ہو گا کہ اس مشورے کا پس مظکری کیا تھا اور بادشاہ نے ان کی باتوں کا کیا جواب دیا؟ قابل ذکر بات یہ ہے کہ جیون لال کے بیان سے درج بالا حوالے کے بعد کی عبارت ”لا تقریبواصلوہ“ کی مثال کی مانند حذف کر دی گئی کیونکہ اس سے ہی صحیح صورت حال کی وضاحت ہوتی تھی اور مک پسند نتائج حاصل کرنے کے لئے ایسا کرنا ضروری تھا۔ افسوس ہے کہ اس نامکمل حوالے سے متاثر ہو کر بعض دیانت دار محقق بھی اُنہی کی رو میں بہہ گئے اور اس جدوجہد میں مولانا کی شرکت کو منفی انداز میں قبول کیا۔ ضروری معلوم ہوتا ہے کہ کسی نتیجے پر پہنچنے سے قبل جیون لال کے بیان کا باقی حصہ بھی ملاحظہ کر لیا جائے۔ وہ متذکرہ بالا بیان کے بعد لکھتا ہے:

”بادشاہ نے جواب دیا کہ اپنی افواج کو لڑانے کے لئے لے جاؤ اور انگریزوں کے خلاف لڑاؤ۔ مولوی نے جواباً کہا کہ افسوس تو اسی بات کا ہے کہ سپاہی اُن کا کہنا نہیں مانتے جو ان کی تجوہ دینے کے ذمہ دار نہیں ہیں۔ بادشاہ نے جواب دیا کہ ”اچھا، تو اپنی فوج کو حاصل جمع کرنے کے کام پر لگاؤ۔“ ॥

اس تمام گفتگو سے معلوم ہوا کہ مولانا بادشاہ کو وقت کے اہم ترین مسئلے کا احساس دلا رہے تھے۔ ان کا مقصد یہ تھا کہ اگر اسے حل نہ کیا گیا تو فتح ناممکن ہے اور شہر کے باشندے خواہ مخواہ قتل عام کی زد میں آئیں گے۔ اس وقت شہر میں مالی بندوقی کا جو عالم تھا، جیون لال کے روزنامے کی لمحہ بحمد و استان میں اس کی بڑی تفصیل موجود ہے۔ سپاہیوں کے پاس اپنی بھوک مٹانے کے لئے خوراک موجود نہ تھی اور نہ اپنے خاندان کی کفارت کے لئے کوئی رقم۔ وہ آئے دن بادشاہ سے اپنی تجوہوں کا مطالبہ کرتے تھے۔ بادشاہ ان کا مطالبہ کیسے پورا کرتا جبکہ اس کے پاس کوئی خزانہ نہیں تھا۔ وہ تو خود انگریزوں کا وظیفہ خوار تھا اور ان حالات میں اسے وہ رقم ملنی بھی بند ہو جکی تھی لہذا سپاہی روزمرہ ضروریات پورا کرنے کے لئے شہر میں لوٹ مار کرتے تھے اور

مالدار افراد سے بزوری باز و روپیہ وصول کیا جاتا تھا جس کی پکار در بار میں بھی ہوتی تھی۔ ہند کرہ بالا نگلو ۱۸ اگست کو ہوئی۔ صرف اس وقت تک کے بے شمار واقعات میں سے چند ایک کا بلکہ ساخا کہ پیش خدمت ہے:

☆ "(۱۳ اگسٹ) دیکی افسروں نے پھر فوجوں کے راشن کے لئے مطالبہ کیا اور کہا کہ فوجوں کو لوٹ مارے نہیں رکا جا سکتا۔" ۱۲

☆ "(۱۵ اگسٹ) خبریں کہ باقی شہر کے باشندوں سے بے جبر روپیہ وصول کر رہے ہیں۔" ۱۳

☆ "(۲۱ اگسٹ) آج قلعہ سپاہیوں سے بھر گیا جو اپنی تجوہ کے لئے چلا رہے تھے۔" ۱۴

☆ "(۲۲ جولائی) جزل نے منادی کر دی کہ..... جو سپاہی لوٹ مار کرتا ہوا پکڑا جائے گا، اس کے ہتھیار اس سے چھین لئے جائیں گے۔" ۱۵

☆ "(۲۴ اگست) سفر میں کے ایک صوبیدار نے..... متنبہ کیا کہ اگر فوج کوئی الفور تجوہ نہ دی گئی تو وہ شہر میں لوٹ مار شروع کر دے گی۔" ۱۶

☆ "(۲۷ اگست) نصیر آباد کے توپخیوں نے بغیر تجوہ کام کرنے سے انکار کر دیا ہے۔" ۱۷

ان حالات میں سپاہیوں کی ایک بھاری تعداد ہجور اور روز بروز اپنے گھروں کو واپس جا رہی تھی۔ صرف تین رپورٹیں ملا ظہر، میں:

☆ "(۲۹ اگسٹ) ..... تقریباً ایک ہزار سپاہی اپنی ورودیاں چھینک کر فقروں کے بھیس میں اپنے اپنے گھر چل دئے ہیں۔" ۱۸

☆ "(۱۵ اگست) آج تین سو سپاہی تجوہ کے ملنے سے مایوس ہو کر اور بغاوت کے نتائج سے دل برداشتہ ہو کر بادشاہ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور اپنے ہتھیار اور بندوقیں پیش کر دیں اور کلکتہ دروازہ سے گزر کر اپنے گھر چلے گئے۔" ۱۹

☆ ”۱۶ اگست) کل تقریباً دو سو پاہیوں نے فقیروں کا بھیں  
بدل کر بھائے کی کوشش کی تھی مگر یہ لوگ پل پر پکڑے گئے اور انہیں واپس لا لایا  
گیا۔ بادشاہ سلامت نے بذاتِ خود ان کے بیان لئے۔ انہوں نے کہا کہ ایک  
تو ان کے پاس کوئی رقم نہیں، دوسرے ان کے گھر بتاہ، ہور ہے تھے اس لئے  
انہوں نے اپنے گھر جانے کا ارادہ کیا تھا۔ ان سے تھیار لے لئے گئے اور  
انہیں گھروں کو جانے کی اجازت دے دی گئی۔ ” ۲۱

غور کا مقام ہے کہ کیا ان حالات میں انگریزوں پر فتح کی کوئی امید کی جاسکتی تھی؟ مولا نا کی جو  
نامکمل گفتگو قاضی مضمون نگارنے پیش کی، وہ اسی پس منظر کے تحت تھی اور وہ بادشاہ کو اس  
صورتِ حال کے متوقع نتائج سے آگاہ کر کے اسے بالواسطہ طور پر یہ احساس دلار ہے تھے کہ  
سپاہیوں کی تجوہوں کے لئے کچھ کیا جائے تاکہ وہ خوراک وغیرہ کے مسائل سے نجات پا کر  
دل جمعی کے ساتھ لڑائی میں مصروف ہوں اور انگریزوں پر غلبہ حاصل کرنے کے قابل ہو سکیں۔  
ویسے بھی جب اس جدوجہد کے سلسلے میں جہاد کا فتویٰ دینے کے اقدام کی تحسین کی جائے گی تو  
اس کا صاف صاف مطلب یہ ہو گا کہ یہ یکیفت دینی حیثیت کی حال ہے، اور دین میں جہاد کے  
لئے سب سے بڑی شرط یہ بتائی جاتی ہے کہ مقابل پر فتح کا قیاس غالب ہو۔ بہر حال مولا نا اور  
بادشاہ کی اس گفتگو کا جو روز عمل ہوا، اس کی وضاحت مکمل لال کی اسی روز یعنی ۱۸ اگست کی  
رپورٹ سے ہوتی ہے۔ وہ لکھتا ہے:

”جب بادشاہ دربار کرنے کے بعد اپنے کمرہ خاص میں تشریف لے گئے تو  
مولوی فضل الحق، نواب احمد علی خاں بہادر، بیدھا صاحب اور سرزا خیر سلطان  
بہادر نے تحریری احکام دئے جو مفصلہ ذیل ہیں: ...“ ۲۲

ان میں نمبر ۱۶، نمبر ۱۸، نمبر ۲۶ کے تحت مولا نا کے حوالے سے چار احکام کا تذکرہ  
یوں کیا گیا ہے:

”بناًم حسن بخش عرض یہیگی، ضلع علی گڑھ کی آمدی وصول کرنے کے لئے  
مولوی فضل الحق کی موجودگی میں لکھا گیا۔ ...“

”بیان فیض محمد، اسے ضلع بلند شہر و علی گڑھ کی آمدی وصول کرنے پر مقرر کیا گیا ہے۔ حب ہدایت مولوی فضل الحق تحریر کیا گیا۔“

”بیان ولی دادخان، مذکورہ دونوں آدمیوں کی آمدی وصول کرنے میں مدد دینے کے لئے تحریر کیا گیا۔ مولوی فضل الحق“

”بیان مولوی عبدالحق خاں، ضلع گوڑگانوہ کی مالکواری آمدی وصول کرنے کا انتظام کیا جائے۔ حب ہدایت مولوی فضل الحق لکھا گیا ہے جن کا بھیجا گوڑگانوہ جائے گا۔“ ۲۲

معلوم ہوا کہ بادشاہ سے مولانا کی جو گفتگو ہوئی، اس کے مطابق انہوں نے محسول اکٹھا کرنے کا کام شروع کر دیا اور اس میں شک و شبکی قطعاً کوئی گنجائش نہیں کہ یہ سب کچھ ان سپاہیوں کی تھیں جو انہوں کا انتظام کرنے کے لئے کیا گیا جو انگریزوں سے لڑ رہے تھے۔ حکیم احسن اللہ خاں کی یادداشتیں درج والا واقعہ کو یوں بیان کرتی ہیں:

”دوسرے روز مولوی فضل حق آئے اور نذر پیش کی۔ وہ باغی فوج کی بڑے زور شور سے تحریف کر رہے تھے۔ انہوں نے بادشاہ سے کہا: ”اب وقت کا تقاضا ہے کہ باغیوں کو رقم اور سامان رسد کی مدد پہنچائی جائے تاکہ انہیں کچھ سہارا نہ ہو۔“ بادشاہ نے کہا: ”رقم کہاں ہے؟ رہا رسدا، تو وہ پہنچی تھی مگر ناکافی تھی اور اس کی وجہ ان باغیوں کا عوام کے ساتھ غلط رویہ ہے۔“ مولوی صاحب نے کہا: ”حضور کے تمام ملازم میں ناہیں ہیں۔“ دُور اور قریب کے تمام حکمرانوں سے رقم کا مطالبہ کرنے کی اجازت دیجئے اور کسی ہوشیار آدمی کو رسد کی فراہمی پر مامور کرنے دیجئے۔ میرے لڑکے (مولانا عبدالحق) اور دیگر اعزہ تھیصل کا کام انجام دیں گے اور رسد بھی فراہم کریں گے۔“ بادشاہ نے جواب دیا: ”آپ تو نہیں ہیں، آپ انتظام سنھائے۔“ مولوی صاحب نے جواب دیا: ”میرے پیشے اور دوسروں کو گوڑگانوہ کی تھیصلداری اور کلکٹری کا پرواتہ تقریب جاری کیا جائے، وہ سب انتظام کر لیں گے اور الور،

بھگر، بلب گڑھ اور پٹیالہ کے راجاؤں کے نام بھی پروانے جاری کیجئے۔ پٹیالہ کا راجہ اگرچہ انگریزوں سے ملا ہوا ہے لیکن اگر دوستائہ مراسلت کی جائے تو وہ ساتھ آجائے گا،..... مولوی صاحب جب بھی بادشاہ کے پاس آتے، بادشاہ کو مشورہ دیتے کہ جہاد کی مہم میں اپنی رعایا کی ہمت افزائی کریں اور ان کے ساتھ باہر (میدان میں) بھی نہیں، فوجی دستوں کو جس حد تک ممکن ہو بہتر معاوضہ دیں ورنہ اگر انگریز جیت گئے تو صرف خاندان یتیور یہ بلکہ تمام مسلمان نیست و نایود ہو جائیں گے۔“ ۳۲

پروفیسر قرشی نے مولانا فضل حق کی دہلی میں آمد کے بیان میں ان کے الفاظ ”فلاح، کامیابی، کشاورزی و شادمانی کی امید“ کو عبد اللطیف کے ۱۸۵۷ء کے روز نامچے کی مندرجہ ذیل عبارت کی روشنی میں پرکھنے کی کوشش کی ہے:

”جب زمانہ میں شور و شر پھیلا تو مولوی فضل حق خیر آبادی نے دہلی کا عزم کیا اور بارگاہ میں باریابی کے آرزو مند ہوئے۔ نذر اور شمار کے لئے بہت ساروپیہ پیش کیا۔ وہ حصول عہدہ کے خواہش مند تھے۔“ ۳۳

یہ ایک ڈائری نویس کا اپنا تجزیہ ہے کہ وہ کسی کی نیت کو اپنے الفاظ میں کس طرح بیان کرتا ہے۔ اگر مولانا کو ”حصول عہدہ“ کی واقعی خواہش تھی تو بھی اس کا ایک پس منظر ہے۔ آپ حکومت کی کسی شبیے میں اپنی خداداد صلاحیتوں کا استعمال چاہتے ہیں تو آپ کے پاس کوئی عہدہ ہونا چاہیے۔ لفظ و نطق کے اصولوں کے تحت اس کے بغیر کوئی آپ کے احکام ماننے یا آپ کی حکمت عملی اختیار کرنے کا پابند نہیں ہو سکتا۔ مولانا کو تختہ مشق بنانے میں اہل قلم کا جو طبقہ پیش کیجئے کہ اگر اس کیفیت کو دیانت کا معیار شہرا لیا جائے تو جگ آزادی کے سب سے بڑے جریل بخت خان کی درج ذیل آرزوئیں کس لحاظے میں شمار کی جائیں گی؟:

”(جولائی) بادشاہ نے جزل (بخت خان) کو خی میں باریابی دی۔ جزل نے کہا کہ میں بھی آپ ہی کے خانوادہ سے ہوں اور بادشاہ سے کہا کہ اپنا

اطمینان کرنے کی غرض سے آپ تحقیقات فرمائتے ہیں۔ بادشاہ نے جواب دیا کہ تحقیقات کی ضرورت نہیں ہے، اس لئے کہ اس وقت جزل سے اور کوئی بڑا آدمی موجود نہیں ہے۔ جزل نے جواب میں عرض کیا کہ میں بھادر کے خطاب کا حقدار ہو جاؤں گا اگر میں دہلی اور میرٹھ سے انگریزوں کو نکالنے میں کامیاب ہو گیا۔” ۲۵

”(۱۱ جولائی) ..... بخت خاں نے (بادشاہ سے) اثنائے گفتگو میں ظاہر کیا کہ میں ضلع لکھنؤ کے موضع سلطان پور کا رہنے والا ہوں اور شاہ اودھ کے خاندان سے ہوں۔ اور عرض کیا گیا کہ اگر آپ کو میرے بیان میں کچھ شبہ ہو تو آپ تقدیق فرمائتے ہیں۔ بادشاہ نے فرمایا کہ تقدیق کی ضرورت نہیں ہے، اس لئے کہ مجھے آپ کی شرافت و نجابت پر پورا یقین ہے۔ جزل نے جواب دیا کہ میں تقدیق پر اس غرض سے زور دے رہا ہوں کہ جب انگریز دہلی، میرٹھ، آگرہ سے نکال دئے جائیں گے تو میں میں خدمات کے معاوضہ کا طالب ہوں گا۔“ ۲۶

”(۲۶ جولائی) جزل محمد بخت خاں کی درخواست پر انہیں گورنر کے درجہ پر فائز کیا گیا۔ بادشاہ نے جزل کے طرزِ عمل پر اپنی خوشنودی کا اظہار کیا۔ جزل نے بھی اپنی عزت افزائی پر شکریہ ادا کیا اور وہ اشرفیاں بطور نزد پیش کیں اور وعدہ کیا کہ میں جو ان بخت کی ولی عہدی کی تائید کروں گا۔“ ۲۷ جگ آزادی میں مولانا فضل حق کی شرکت انگریزوں کے جاسوس تراپ علی کی رپورٹوں کے الفاظ میں یوں واضح ہوتی ہے:

”(۲۵-۲۶ اگست) اور کے مولوی فضل حق پچھلے ہفتے سے یہاں ہیں اور انگریزی حکومت کی شدت سے مخالفت اور دوسری ترکیبوں سے کوئی کس کے رکن بننے میں کامیاب ہو گئے ہیں۔ ان کا لڑکا سہارن پور کا ناظم مقرر ہوا ہے۔“ ۲۸

”(۲۸ اگست) مولوی فضل حق جب سے دہلی سے آیا ہے، شہر یوں اور

فوج کو انگریزوں کے خلاف اکسانے میں مصروف ہے۔ وہ کہتا پھرتا ہے کہ اس نے آگرہ گزٹ میں برطانوی پارلیمنٹ کا ایک اعلان پڑھا ہے جس میں انگریزی فوج کو دہلی کے تمام پاٹندوں کو قتل کر دینے اور پورے شہر کو مسکار کر دینے کے لئے کہا گیا ہے۔ آنے والی نسلوں کو یہ بتانے کے لئے کہاں دہلی کا شہر آباد تھا، شاہی مسجد کا صرف ایک بیٹار باتی چھوڑا جائے گا۔ مولوی فضل حق کے کہنے پر شہزادے اب حملہ کرنے والی فوج کے ساتھ مخاذ پر جاتے ہیں اور عموماً سبزی منڈی کے پل پڑاتے ہیں۔”<sup>۲۹</sup>

”(۳۰ اگست) ..... اگر آپ مرزا الہی بخش کو اس کے خط کا جواب دے دیں تو اس مقصد کے لئے اپنا اثر و سوچ استعمال کرے گا اور مولوی فضل حق اور دوسرے باغیوں کو شہر سے باہر نکال دے گا۔”<sup>۳۰</sup>  
”(نیکم ستمبر) (جلگی مشاورتی) کوئی میں دہلی کی ہر رجہنست کے پانچ پانچ سپاہی اور مولوی فضل حق بھی شامل ہیں۔”<sup>۳۱</sup>

باقی رہی بات مولانا پر مقدمے کی میں کی میں کی جس کے کچھ حصے فاضل مضمون نگار کی کتاب میں شامل مالک رام کے مضمون میں بیان کئے گئے ہیں، ان میں نقل فیصلہ کے تحت مولانا کے متعلق درج ذیل عبارت قابل غور ہے:

”عدالت کی نظر میں یہ ثابت ہے کہ اس موقع پر ملزم نے بلا ضرورت مستعدی دکھاتے ہوئے صراحت سے ایسا فتوی دیا جس کا مقصد قتل کی ترغیب دینا تھا۔ اس نے قرآن کی آیات پڑھیں اور ان کے مبنے معنی کے اور اصرار کیا کہ انگریزوں کے ملازم کافر اور مرد ہیں؛ اور اس نے شریعت کے نزدیک ان کی سزا قتل ہے۔ بلکہ اس نے باغی سردار سے یہاں تک کہا کہ اگر تم انہیں قتل نہیں کرتے تو خود خدا کی نظر میں محروم ہو۔”<sup>32</sup>

”یہ بات بھی قطعی شہادتوں سے ثابت ہو گی ہے کہ ملزم سردار متوخان کا خاص معتمد علیہ تھا اور وہ اکثر ان سے مشورہ کرتا رہتا تھا جیسا کہ اس موقع پر

بھی ہو اجب اس نے قتل کا فتویٰ دیا۔“

”یہ تو ظاہر ہے کہ ملزم بہت قابل آدمی ہے لیکن..... اس نے بھیانہ ہوں یا نہ ہی تھسب کے باعث باغیوں سے اپنارشتہ جوڑا اور ان کا مشیر بن گیا۔ وہ خطرناک ترین آدمی ہے جو کسی وقت بھی بے حد نقصان پہنچا سکتا ہے اور اس لئے انصاف اور ان عاملہ کا یہ تقاضا ہے کہ اسے ملک بدر کر دیا جائے۔“

”بغاوت شروع ہونے کے وقت وہ الور میں ملازم تھا۔ یہاں سے وہ دیدہ و دانستہ رہی آیا اور اس کے بعد وہ باغیوں اور بغاوت کے قدم بقدم چلتا رہا۔ ایسے شخص کو سخت ترین سزا ملنا چاہیے اور اسے خاص طور پر ہندوستان سے خارج کر دینا چاہیے۔“ ۲۲

دستاویزات پیش کرنے کے باوجود حیرت ہوتی ہے کہ عدالتی فیصلے میں شہادتوں سے مولانا کے فتوے اور ”باغیوں سے رشتہ جوڑنے“ کے ثابت ہونے کے ذکر کے باوجود پروفیسر قرشی کی مانند حضرت مالک رام بھی اپنے مضمون میں یہ فرماتے ہیں کہ

”پورے حالات کا بظیر عارم طالع کرنے سے ثابت ہوتا ہے کہ مولانا فضل حق مرحوم نے ۱۸۵۷ء کی تحریک میں واقعی کوئی حصہ نہیں لیا تھا۔ انہوں نے اس سے پہلے لوگوں کو جو تلقین بھی کی ہو۔ لیکن جب یہ ہنگامہ شروع ہوا تو وہ عملًا اس سے الگ تھلک رہے، نہ علمی پہلو سے اس میں شریک ہوئے نہ عملی لحاظ سے؛ انہوں نے نہ کوئی فتویٰ لکھا تھا تو اسی اٹھائی۔“ ۲۳

مولانا کے مخالف اہل قلم اپنی تحقیق کے نتائج ان کے عدالتی بیان کی بندید پر نکالتے ہیں۔ دراصل مولانا اپنے اس بیان میں بغاوت میں ملوث ہونے سے انکاری ہیں جبکہ شوہد ان کے بیان کی تردید کرتے ہیں۔ بر صیغہ کے انگریزی عدالتی نظام میں اس قسم کی بہت سی مثالیں دیکھنے میں آتی ہیں جن میں بڑے بڑے نام ملتے ہیں۔ ہم بہادر شاہ کے مقدمے کی کارروائی پڑھتے ہیں تو وہاں بھی اسی قسم کی صورت حال سے دوچار ہوتے ہیں۔ بہادر شاہ کے بیان کے اس حصے کی ایک ہلکی سی جملک پیش خدمت ہے جس میں اس نے بغاوت کا سارا نزلہ باغی فوج

”میں صحیح کی نماز اپنے ماموں مولانا صہبائی کے ساتھ کر کرہ مہر پر در میں پڑھ رہا تھا کہ گورے ڈن ڈن کرتے آپنے۔ پہلی رکعت تھی کہ امام کے صاف سے ہماری ملکیتیں کس لی گئیں۔ شہرگی حالت نہایت خطرناک تھی اور وہی خش کامیدان بنی ہوئی تھی۔ ہماری بابت مخبروں نے بغاوت کی اطلاعیں دے دی تھیں، اس لئے ہم سب گرفتار ہو کر دریا کے کنارے پر لائے گئے۔ ایک مسلمان افسر نے ہم سے آ کر کہا کہ ”موت تمہارے سر پر ہے، گولیاں تمہارے سامنے ہیں اور دریا تمہاری پشت پر ہے۔ تم میں سے جو لوگ تیرنا جانتے ہیں، وہ دریا میں کوڈ پڑیں۔“ میں بہت اچھا تیراں تھا مگر ماموں صاحب یعنی مولانا صہبائی اور ان کے صاحزادے مولانا سوز تیرنا نہیں جانتے تھے، اس لئے دل نے گوارانہ کیا کہ ان کو چھوڑ کر اپنی جان بچاؤں لیکن ماموں صاحب نے مجھے اشارہ کیا، اس لئے میں دریا میں کوڈ پڑا۔ پچھاں یا سانچھے گز گیا ہوں گا کہ گولیوں کی آوازیں میرے کان میں آئیں اور صفتستہ گر کر مر گئے۔“ ۲۷

اب مولوی محمد باقر پر کیا گزری، ملاحظہ فرمائیے:

”..... انہوں نے اپنے انگریز دوست مسٹر نیلر کو، جو دہلی کالج کے پرنسپل تھے اور زبردست عیسائی مبلغ تھے، باغیوں کے غیظ و غضب سے بچانے کے لئے پہلے اپنے گھر میں پناہ دی، پھر ان کو بھیں بدل کر باہر بھجوادیا لیکن باغیوں کی فہرست مجرمین سے ان کا خارج ہونا ممکن نہیں تھا۔ نیلر نے باغیوں کے مزاج کا دراک کرنے کے بجائے اپنے پناہ دینے والے محض سے باغیوں کے عتاب کا بدلہ لیا۔ انہوں نے جاتے جاتے مولوی صاحب کو کچھ کاغذات سونپے اور کہا کہ یہ کسی بھی مل جانے والے انگریز کو دے دیں۔ ان کا گذشت میں ایک خفیہ کوڈ میں انہیں ختم کرنے کے لئے کہا گیا تھا، چنانچہ کا گذشت پانے والے انگریز نے انہیں فوراً گولی سے مار دیا۔“ ۲۸

اگرچہ یہ واقعات مختلف کتابوں ذرا ذرا اختلاف کے ساتھ بیان ہوئے ہیں لیکن ان سے نتائج پر کوئی خاص فرق نہیں پڑتا۔ درج بالا واقعات کے بیان میں پروفیسر قرشی کے ارشاد کے برعکس کہ ”دونوں نے جگ آزادی میں حصہ نہیں لیا تھا“، باغیوں کی فہرست میں ان کے نام پائے جانے کا ذکر ملتا ہے۔ کیا واقعی ایسا تھا؟ اس موقع پر ہمیں اس سے بحث نہیں کیونکہ یہ ہمارے موضوع سے خارج ہے البتہ دونوں واقعات میں یہ بات مشترک ہے کہ ان کی اموات ہنگامی طور پر یا فوری سزا کے تحت ہوئیں جبکہ مولانا فضل حق پر باقاعدہ مقدمہ قائم ہوا جس میں انگریزی عدالتی نظام کے لوازمات اپنائے گئے، استغاثہ نے ان کے خلاف گواہ پیش کئے، جرح ہوئی اور اس کی روئنداد پروفیسر قرشی کی کتاب میں شامل مالک رام کے مضمون میں موجود ہے جو مضمون نگارنے پر اور اس کے مقدمے کی سلسلہ سے اخذ کی ہے۔ ان وجوہات کی بنا پر ان تینوں اشخاص کی سزاوں کو ایک جیسا قرار دینے کا پروفیسر موصوف کا تجویز یہ درست نہیں۔ یہ بات تحقیق طلب ہے کہ اگر مولانا فضل حق نے بغاوت میں حصہ نہیں لیا تھا تو انگریزوں کو کیا پڑی تھی کہ ایک بے ضرر اور ”غیر باغی“ معروف شخصیت کو خواہ مخواہ ملزموں کے کنہرے میں کھڑا کرنے کا تماشہ رچاتے اور اسے مجرم قرار دے کر کالے پانی کی سزا کا مستحق ٹھہراتے! سزا دہی کے اس عمل کی حکمت کے پیچھے تین مفروضے قائم کئے جاسکتے ہیں کہ:

مولانا نے بغاوت میں واقعی حصہ لیا تھا..... یا

آن سے حکومت کو کسی بھی قسم کا کوئی خطرہ تھا..... یا

انگریزوں کو ان سے کوئی خاص قسم کی عدالت تھی۔

تینوں صورتیں مولانا کو انگریزوں کا مخالف ثابت کرتی ہیں۔ ڈاکٹر ہنر نے اپنی تالیف ”ہمارے ہندوستانی مسلمان“ میں مولانا عبد الحق صدر مدرس مدرسہ عالیہ کلکتہ کا تذکرہ کرتے ہوئے ان کے والد مولانا فضل حق خیر آبادی کے متعلق بلا وجہ نہیں لکھا تھا کہ

”موجودہ ہیڈ مولوی اس عالم دین کے صاحبزادے ہیں جن کو ۱۸۵۷ء کے

غدر نے نمایاں کیا تھا اور جنہوں نے اپنے بزرگوں کا خیاہ اس طرح بھلتا

ہے کہ بھر ہند کے ایک جزیرہ میں تمام عمر کے لئے جلاوطن کر دئے جائیں۔

پڑاں دیا ہے:

”باغی سپاہ نے ایک کورٹ قائم کیا تھا جہاں تمام معاملات ملے ہوتے تھے اور جن معاملات کو دہاں ملے کیا جاتا تھا، انہیں یہ کوں اختیار کرنی تھی لیکن میں نے کبھی ان کی کافرنس میں شرکت نہیں کی۔ انہوں نے اس طرح بدلوں میری مرضی یا خلاف حکم صرف میرے ملازموں ہی کو نہیں لوٹا بلکہ کئی محلوں کو لوٹ لیا۔ چوری کرنا، قتل کرنا، قید کرنا ان کے بائیں ہاتھ کا کھیل تھا اور جو جی چاہتا تھا، کر گزرتے تھے۔ جبرا معزز اہل شہر سے اور تجارت سے جتنی رقم چاہتے، وصول کرتے تھے اور یہ مطالبات اپنے ذاتی اغراض کے لئے کرتے تھے۔ جو کچھ گزراب ہے، وہ سب مفسدہ پر داڑ فوج کا کیا دھرا ہے۔ میں ان کے قابو میں تھا اور کر کیا سکتا تھا؟ وہ اچانک آپ سے اور مجھے قیدی بنالیا۔ میں لاچار تھا اور دہشت زدہ۔ جو انہوں نے کہا، میں نے کیا اور گرنہ انہوں نے مجھے بھی کا قتل کر ڈالا ہوتا۔“ ۳۴

”مذکورہ بالا جواب میرا خود تحریر کردہ ہے اور بلا مبالغہ ہے، حق سے اصلاً اخراج نہیں کیا ہے۔ خدا میرا عالم و شاہد ہے کہ جو کچھ بالکل صحیح تھا، جو کچھ مجھے یاد تھا، وہ میں نے لکھا ہے۔ شروع میں میں نے آپ سے حلفیہ کہا تھا کہ میں بغیر بناوٹ اور بغیر ملاوٹ کے وہی لکھوں گا جو حق اور راست ہوگا، چنانچہ ایسا ہی میں نے کیا ہے۔“ ۳۵

غور فرمائیے کہ اگر عدالتی بیان کی بنیاد پر جنگ آزادی کے سر فروشوں کی اس ساری جدوجہد کے مرکز بہادر شاہ ہی کو اس قصے سے نکال دیا جائے تو باقی کیا بچتا ہے؟ کیا اس صورت میں یہ جنگ آزادی کھلانے کی مستحق ہو سکتی ہے؟ بہادر شاہ کے سوا اور کون تھا جو اس دور کے ملکی حالات کے مطابق حکمران کھلاتا؟ ہمارے ہاں کسی جمہوریت کا تصور موجود نہ تھا جو انگریزوں پر فتح پانے کے فوراً بعد قابل عمل قرار پاتا اور ملک کا نظام چلایا جا سکتا۔ اپنی تمام کمزوریوں کے باوجود بہادر شاہ ہی سب کا مرکز نگاہ تھا۔ اگر اس پر یہ فرد جنم عائد کی جائے کہ وہ باغی فوجوں کی دہلی میں آمد

کے بعد نہ چاہنے کے باوجود اُن کے ساتھ شرکت پر بجور ہوا تو دوسری جانب یہ شوہد بھی موجود ہیں کہ وہ اپنے آباؤ اجداؤ کی مانند مطلق العنان حکمرانی کا خواہ شدید تھا جس کا اظہار اس نے کئی موقعوں پر کیا، اور ایسا کرنا انگریزوں کے نزدیک واقعی جرم تھا۔ پھر اس نے اپنے خلاف مقدمے میں خود کو بری الذمہ فرار کیوں دیا؟

جب ہم پر صغير کی آزادی اور سیاسی جدوجہد کی مجموعی صورت حال پر نظر ڈالتے ہیں تو اس نتیجے پر پہنچتے ہیں کہ ایسے بیانات یہاں انگریزی عدالتی نظام کی بعض شوون سے فائدہ اٹھانے کے لئے دئے جاتے رہے ہیں۔ ایسا کرنا اصولی طور پر غلط ہے یا صحیح، اور کیا ایسا کرنے والے اپنی قربانیوں کی خود ہی تو ہیں نہیں کرتے؟ اس سوال پر دو رائے میں ہو سکتی ہیں، لیکن حقیقت اپنی جگہ پر قائم رہتی ہے کہ انہوں نے جدوجہد میں حصہ لیا۔ یہاں مولانا فضل حق کے معاملے میں اگر کوئی اس بات پر مصروف ہے کہ انہوں نے جگ آزادی میں حصہ نہیں لیا تھا تو اس سے پوچھا جاسکتا ہے کہ انہیں سزا کس جرم میں ملی؟ پروفیسر قرشی اس کا جواب یوں دیتے ہیں:

”صرف ایک چیز جس نے انہیں جگ آزادی کا ہیرہ بنا دیا، ان کی سزاۓ عمر قید تھی۔ لیکن یہ نہ بھولنا چاہیے کہ ان دونوں بہت سے بے گناہ اور وفادار شہریوں کو فوجی عدالتوں کی طرف سے یا تو گولی مار دینے یا شدید جسمانی اذیتوں کی سزا میں دی گئیں۔ اس سلسلے میں امام بخش صہبائی اور مولوی محمد باقر کی مثالیں ہمارے سامنے ہیں۔ صہبائی دہلی کالج کے استاد تھے اور مولوی محمد باقر دہلی کالج کے انگریز پرنسپل ٹیلر سے نہایت دوستانتہ تعلقات رکھتے تھے۔ دونوں نے جگ آزادی میں حصہ نہیں لیا تھا، لیکن دونوں کو محض اس وجہ سے گولی مار دی گئی کہ وہ اپنے گھروں میں جھپے ہوئے انگریز پناہ گزیوں کی جانیں نہ پچا سکے تھے۔“ ۲۶

پروفیسر موصوف نے اس سلسلے میں امام بخش صہبائی اور مولوی محمد باقر کی جو مثال دی ہے، وہ مولانا فضل حق کے حالات سے قطعی مطابقت نہیں رکھتی۔ دونوں صورتوں کا موازنہ کرنے کے لئے پہلے امام بخش صہبائی کا قصہ ان کے حقیقی بھانجے مولانا میر قادر علی کی زبانی سنئے:

اس غدار عالم دین کا کتب خانہ، جس کو حکومت نے ضبط کر لیا تھا، اب کلکتہ میں موجود ہے۔” ۱۹

## حوالہ جات

- ۱۔ ” غالب نام آ درم ” بحوالہ ” امیاز حق ” (راجا غلام محمد) مکتبہ قادریہ لاہور (۱۹۷۹ء) ص ۱۰
- ۲۔ مولا ناظر حق خیر آبادی (مرتبہ: ناظر حق ترشی) افصل لاہور (۱۹۹۲ء) ص ۱۵۵
- ۳۔ Kotwal's Diary (Syed Mubarak Shah) Pakistan Historical Society, Karachi. (1994) p.49
- ۴۔ مولا ناظر حق خیر آبادی، ص ۸۹
- ۵۔ ایضاً، ص ۹۰
- ۶۔ ۱۸۵۷ء کے جاہد (غلام رسول ہر) کتاب نزل لاہور (۱۹۶۰ء) ص ۲۰۶
- ۷۔ مولا ناظر حق خیر آبادی، ص ۱۵۶
- ۸۔ ایضاً
- ۹۔ ایضاً، ص ۱۵۷
- ۱۰۔ ۱۸۵۷ء کے جاہد، ص ۲۰۵ (حاشیہ)
- ۱۱۔ غدر کی صحیح شام (جیون لال کی ڈائری)، ہر در پر لیں دہلی (۱۹۲۶ء) ص ۲۲۰
- ۱۲۔ ایضاً، ص ۱۰۸
- ۱۳۔ ایضاً، ص ۱۰۹
- ۱۴۔ ایضاً، ص ۱۱۶
- ۱۵۔ ایضاً، ص ۱۵۳
- ۱۶۔ ایضاً، ص ۲۰۶
- ۱۷۔ غداروں کے خطوط، (سیم قریشی / سید عاشر کاظمی)، نجمن ترقی اردو دہلی (۱۹۹۳ء) ص ۱۳۸
- ۱۸۔ غدر کی صحیح شام، ص ۱۳۶
- ۱۹۔ ایضاً، ص ۲۱۷
- ۲۰۔ غداروں کے خطوط، ص ۱۳۶
- ۲۱۔ غدر کے فرمان (مرتبہ: خواجہ حسن تقاضی) الہی بیت پر لیں دہلی (۱۹۳۳ء) ص ۱۷۷
- ۲۲۔ ایضاً، ص ۱۲۹۔ ۱۲۸

۲۳ مکوالہ "مولانا فضل حق خیرآبادی اور سنستاون" (حکیم محمود احمد برکاتی) برکات اکیڈمی  
کراچی (۱۹۸۳ء) ص ۸۵۶۸۳

۲۴ مولانا فضل حق خیرآبادی، ص ۱۵۶

۲۵ غدر کی صبح شام، ص ۱۵۲-۱۵۱

۲۶ ایضاً، ص ۱۶۵

۲۷ ایضاً، ص ۱۸۷

۲۸ غداروں کے خطوط، ص ۱۵۲

۲۹ ایضاً، ص ۱۵۹

۳۰ ایضاً، ص ۱۶۳

۳۱ ایضاً، ص ۱۷۱

۳۲ مولانا فضل حق خیرآبادی، ص ۱۲۲-۱۲۳

۳۳ ایضاً، ص ۱۳۸

۳۴ مقدمہ بہادر شاہ ظفر (مرتبہ: خواجہ سن نظای) افسیل لاہور (۱۹۹۰ء) ص ۱۶۱

۳۵ ایضاً، ص ۱۶۳

۳۶ مولانا فضل حق خیرآبادی، ص ۱۶۲

۳۷ علماء ہند کا شاندار ماضی (سید محمد میاں) الجعیون پرنس دہلی (۱۹۷۰ء) جلد ۲، ص ۲۶۲

۳۸ اردو صحافت (مرتبہ: انور علی دہلوی) اردو اکادمی دہلی (۱۹۸۷ء) ص ۸۸-۸۹

۳۹ ہمارے ہندوستانی مسلمان (ڈیبلیو۔ ڈیبلیو۔ ہنر) اقبال اکیڈمی لاہور (۱۹۷۳ء) ص ۲۸۱

## مفتی صدر الدین آزردہ اور جہادی

جنگ آزادی ۱۸۵۷ء میں بیرونی صغری کے مسلمان عوام انسان نے انگریزوں کے خلاف جدوجہد میں بھرپور حصہ لیا اور جن حریت پسند رہنماؤں نے حتی المقدور ان کی رہنمائی کی، ان میں علمائے دین کی ایک قابل ذکر تعداد بھی شامل تھی۔ دوسری جانب انہی عوام کے ممتاز افراد میں سے بعض مخصوص ذہنیت کے مالک دل و جان سے انگریزی حکومت کے خیروں تھے۔ انہیں قوم کے مقابلے میں ذاتی مفاہوات عزیز تھے۔ ان قوم فروشوں سے جہاں تک ممکن ہو سکا، اپنی حیثیت اور بساط کے مطابق غیر ملکی آقاوں کو اس سر زمین پر مسلط رکھنے میں ہر قسم کی امداد مہیا کی۔ انہوں نے انگریزوں کے خلاف لڑنے والوں کی حوصلہ ٹھنگی کی۔ چند ایک نے تو ہم وطنوں کے خلاف تلوار اٹھانے میں بھی کوئی عار محسوس نہ کی۔ ان میں بعض افراد بظاہر تو عوام کے ہم رائے دکھائی دیتے تھے بلکہ ان کے ساتھ مشوروں میں شریک بھی ہوتے تھے مگر پس منظر میں نہایت گھناؤنی ساز شوں میں معروف تھے اور اس طرح انگریزی حکومت کو استحکام مہیا کرنے میں نہایت اہم اور خطرناک کردار ادا کرتے رہے۔ آئین کے ساتھ پرچنیوں کی خدمات پر مامور تھے۔ جب ان کے سیاہ کرتوں کے طفیل عوامی بغاوت کچل دی گئی تو یہ لوگ اپنی خدمات کے صلے میں انعام و اکرام کے حق دار قرار پائے۔ پیشیں مقرر ہوئیں، جاگیریں منظور ہوئیں، خلعتات اور عطیات سے نوازے گئے اور اعلیٰ عہدوں پر ترقی اور خطابات سے سرفراز ہوئے۔ انہیں ہر قسم کی مراعات اور سہولتیں عطا ہوئیں جس سے وہ اور ان کے بیٹے

پوتے کئی عشروں تک اس بے بس قوم کے نمائندے بن کر غالباً کوتلویت بخشنے رہے۔ بعض افراد ایسے بھی تھے جنہوں نے بعد میں دو کشیوں میں پاؤں رکھے، خریت پسندوں کے ساتھ بھی شریک اور در پرده حاکموں سے بھی راہ و رسم تاکہ کسی بھی فریق کے کامیاب ہونے کی صورت میں ان کے ہم رکاب قرار پائیں۔ انہوں نے حالات کا اندازہ کرتے ہوئے یہ سوچ کر کہ یہ تحریک کامیاب نہیں ہو سکے گی، انگریزوں کے جاسوسوں کی وساطت سے انہیں اپنے تعاون کی پیشکش کی۔ انگریز اُن سے کہیں سیانے تھے، انہوں نے ایسے موقع پر ان کی ایسی پیشکشوں پر خاموش رہنا مناسب سمجھا اور اپنی کامیابی کے فوراً بعد انہیں اس وقت تک زیر حراست یا زیر حفاظت رکھا جب تک کہ اُن کے معاملات کی تحقیق نہ کر لی۔ اس کے بعد ان کے مبینہ ”تعاون“ کی تحقیقت اور مقدار کے مطابق ان کے ساتھ جو مناسب سمجھا، سلوک کیا۔ ان میں سے بعض چنانی کے تجویں پر بھی جھولے، کالے پانی بھیجے گئے، جیلوں میں ڈالے گئے اور جانداروں کی ضبطیاں ہوئیں۔ جو رعایت کے مستحق ٹھہرے، انہوں نے معافی پائی اور ان کی ضبط شدہ جانداریں مکمل یا جزوی طور پر واگزار ہوئیں۔ جب ہم نے اپنی گزشتہ تاریخ کو قوی نقطہ نظر سے رقم کرنا شروع کیا اور ایسے ”نیک نام“ اشخاص کی وطن دشمنی کے حالات ذریافت ہوئے تو اُن کی اصلیت سامنے آئی۔ جن کا کچا چھٹا ہمیں میرنا آسکا، وہ اس روڈل سے محفوظ رہے۔ ایسی بعض ”شخصیات“ کے سیاہ کرلوں کی تفصیلات آہستہ آہستہ وستیاب ہو رہی ہیں۔

ان مشہور شخصیات میں جو دہلی کے محاصرے کے دوران بہادر شاہ ظفر کے دربار سے تعلق رہیں، ان میں مفتی صدر الدین آزر رده بھی تھے۔ پیشے کے لحاظ سے وہ سرکاری ملازم تھا اور دہلی میں باغی فوجوں کے داخلے کے وقت تک بطور ”صدر الصدور“ اپنے فرائض سرانجام دے رہے تھے۔ علمی لحاظ سے ان کا شمار چوٹی کے علاوہ فضلا میں کیا جاتا تھا۔ مصنف ”حدائق الحکیمیہ“ کے مطابق:

”مفتی صدر الدین خال صدر الصدور تمام علوم صرف، نحو، منطق، حکمت، ریاضیات، معانی، بیان، ادب، انشا، فقہ، حدیث، تفسیر وغیرہ

میں یہ طویل رکھتے تھے اور درس دیتے تھے۔ ۱

”اپنی پیشہ دراں علیٰ مصر و فیتوں کا تذکرہ اپنے ایک خط میں یوں کرتے ہیں:

”مقدمات اصلی کا فیصل کرنا، منصوفوں اور صدر امینوں کے مقدمات کا

مرافعہ سننا، رجسٹری کے وثائق پر دستخط کرنا، مقدمات کے دراں میں

فتویٰ دینا، کمیٹیوں میں حاضر ہونا، طلبہ مدرسہ سرکاری کا امتحان لینا،

احکام آخر کو اپنے ہاتھ سے لکھنا، ہزارہا کا غذاءات پر دستخط کرنا، پھر گھر

میں آکر طالب علموں کو پڑھانا اور اطراف و جواب کے سوالات شرعی

کا جواب دینا، وہیوں اور بدھیوں کے جھکڑے میں حکم (ثالث)

ہونا، مجلس شادی و عُجی اور عروس میں جانا، شعرو شاعری کی صحبت میں گرم

رہنا، باغات کی سیر اور خوبی صاحب کی زیارت کو اکثر جانا۔“ ۲

۱۸۵۷ء کو جب باغی فوجیں دہلی میں اچانک داخل ہوئیں اور انگریزی نظام و

نقش درہم برہم ہو گیا تو مفتی صاحب عدالت چھوڑ گھر جا پڑھے۔ شہر میں کسی قسم کا کوئی قانون

نافذ نہ تھا اور ہر جانب افراتقری تھی۔ ڈاکٹر نویں جیون لال ۱۸۷۱ء کے تحت اپنے روزنامے میں تحریر کرتا ہے:

”بادشاہ نے مولوی صدر الدین خاں بہادر کو بلایا اور انہیں شہر کا

مجسٹریٹ مقرر کر دیا تاکہ وہ مقدمات کا غیر جانب داری اور انصاف

کے ساتھ فیصلہ کریں مگر مولوی صاحب نے عدم صحبت کی ہنار پر معدودی

چاہی۔“ ۳

اسی تاریخ کے تحت حقیقی لال اپنی ڈاکٹری میں لکھتا ہے:

”.....مولوی صدر الدین حاضر ہو کر آواب بجا لائے۔ مولوی صاحب

نے ایک طلائی مہر پیش کی۔ بادشاہ نے انہیں عدالت دیوانی و جوڑی شیل

کوٹ کا منصب مقرر کیا مگر مولوی صاحب نے عرض کی کہ مجھے معافی

دی جائے۔“ ۴

عدم صحت تو ایک بہانہ معلوم ہوتا ہے کیونکہ وہ اس سے قبل عدالتی فرائض بخوبی انجام دے سکتے ہیں اور دو تین دن میں صحت نے کیا تجزی انتخیار کر لی تھی کہ وہ عارضی طور پر نہیں بلکہ اس عہدہ ہی کو قبول نہیں کرنا چاہتے تھے۔ بعد کی رپورٹوں سے معلوم ہوتا ہے کہ مذکور کے باوجود انہیں عدالتی ذمہ داریاں سونپ دی گئی تھیں۔ جیون لال ۲۷ جولائی کے تحت اپنی ڈائری میں لکھتا ہے کہ ”مولوی صدر الدین کو حکم دیا گیا کہ اس وقت تک فوجداری مقدمات کی سماحت کریں جب تک کہ انگریزوں پر فتح حاصل ہو۔“ ۵

ای طرح ۱۲ اگست کی ڈائری سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ دربار میں بھی شریک ہوا کرتے تھے۔ اس کے مطابق جب حکیم احسن اللہ خاں کامال و اس اب اس شبہ بنیاد پر لوٹ لیا گیا کہ وہ انگریزوں کی خیر خواہی میں سازشیں کرتا ہے تو ”بادشاہ نے مولوی صدر الدین سے کہا کہ جب تک حکیم احسن اللہ خاں کامال، جسے سپاہیوں نے لوٹ لیا تھا، واپس نہ کر دیا جائے گا اس وقت تک تمہیں دربار میں شریک ہونے کی اجازت نہ دی جائے گی۔“ ۶

ان دنوں عالم یہ تھا کہ دہلی میں سانحہ ستر ہزار سپاہی اور جہادی جمع ہو چکے تھے لیکن خزانہ خالی تھا اور بادشاہ کے پاس سپاہیوں کی تخریبیں ادا کرنے کا کوئی ذریعہ نہ تھا۔ سپاہی آئے دن دربار میں آ کر بادشاہ سے تخریب اتفاق نہ کرنے تھے۔ اس مقصد کے لئے شہر کے مالدار افراد اور مہاجریوں سے غلیبات اور قرضے لئے جاتے تھے۔ اکثر امرا و پیغمبرا کرنے سے انکار کر دیتے تھے یا بہانے تراشتے تھے اسی ای ان سے زبردستی وصولیاں کرتے تھے یا پھر ان کا سامان لوٹ لیا کرتے تھے۔ مفتر صدر الدین کا شمار اہلی ثروت میں ہوتا تھا اور ان سے بھی رقم کا تقاضا کیا جاتا تھا۔ تاریخی جاسوس ۱۲ اگست کی رپورٹ میں لکھتا ہے کہ ”مفتی صدر الدین کو ایک لاکھ روپے دیے کے نئے وزنگ کیا جاتا ہے۔“ ۷ اس سے قبل ۹ اگست کی ڈائری خبر رہ جیون لال میں بیان یا گیا ہے کہ ”مولوی صدر الدین کے مکان پر آج پچاس سپاہیوں نے حملہ کیا یہیں یہ دیکھ کر وہاں ستر جہادی مقابلے کے لئے تیار ہیں، وہ واپس آگئے۔“ ۸

مفتی صدر الدین رقم کا مطالبہ پورا کرنے سے قطعی انکاری تھے۔ فتح محمد جاسوس کیم ستمبر کی رپورٹ میں لکھتا ہے:

”مفتی صدر الدین کو رقم کی فراہمی کے لئے دربار میں طلب کیا گیا تھا۔“  
 اس نے وہاں جانے سے انکار کر دیا۔ اس نے بہت سے عازیوں کو  
 چوپیں روپے روزانہ کی تجوہ کا وعدہ کر کے اپنے ساتھ مالا لیا ہے۔ اس  
 نے نہ صرف بادشاہ کو کوئی رقم دینے سے انکار کر دیا ہے بلکہ حکمی وظیفی ہے  
 کہ اگر اسے زیادہ مجبور کیا گیا تو وہ شاہی فوج کے خلاف لڑ کر منے کو  
 تیار ہے۔ اس نے کہا ہے کہ وہ انگریزی فوج کی نسبت ان لوگوں کے  
 خلاف چہاڑ کرنے کو ترجیح دے گا۔“<sup>۹</sup>

اس سے پیشتر مفتی صدر الدین تراپ علی جاسوس کے ذریعے انگریزوں سے باقاعدہ خط و کتابت  
 کا منصوبہ بنا چکے تھے۔ اس وقت دہلی کی اتنی جنس کا سربراہ ہدسن تھا اور فٹی رجب علی اس کے  
 نائب کے طور پر سرگرم عمل تھا۔ تراپ علی اپنی رپورٹ محررہ ۲۳ اگست میں اپنے افسروں کو تحریر  
 کرتا ہے کہ ”کل میں نے آپ کے نام مفتی صدر الدین کا ایک خط بھیجا تھا۔“<sup>۱۰</sup> باوجود یہکہ  
 انہوں نے ذاتی طور پر رقم دینے سے قطعی طور پر انکار کیا مگر چونکہ ظاہر اور دربار سے بھی مسلک  
 تھے، اس نے وہاں کے فیصلوں میں انہیں بھی شریک کیا جاتا تھا کیونکہ ان کی سازشی مصروفیات  
 خفیہ تھیں۔ فتح محمد خاں جاسوس کی ان کے انکار سے اگلے روز کی دریج ذیل رپورٹ درباری  
 فیصلے کے مطابق رقم جمع کرنے میں ان کے تعاون کے وعدے کا پس منظر اور ان کی وقت  
 بھانے کی حکمت علی واضح کرتی ہے:

”دہلی کے شہریوں سے ایک لاکھ روپے چندہ جمع کیا جائے گا۔ اس  
 مقصد کے لئے مسلمانوں کی ذمہ داری مفتی صدر الدین اور ہندوؤں کی  
 ذمہ داری لالہ مکنڈ لال کو دی گئی ہے۔ ان دونوں نے پندرہ دن کے  
 اندر یہ رقم جمع کرنے کا وعدہ کیا ہے۔ انہیں پوری امید ہے کہ اس وقت  
 تک انگریز دہلی خٹ کر چکے ہوں گے۔“<sup>۱۱</sup>

اور اتفاق سے مفتی صدر الدین کی یہ توقع واقعی پوری ہوئی۔

تراپ علی کی ایک تحریر سے ظاہر ہوتا ہے کہ انگریز اپنے قابلی اعتماد جاسوسوں کے

ذریعے مرزا الہی بخش اور مفتی صدر الدین جیسے لوگوں سے شاہی افواج کی تنظیم میں بھی حصہ منشا تبدیلیاں کروالیتے تھے۔ وہ ۱۸۱۸ءی ۲۵ اگست کی رپورٹ میں لکھتا ہے:

”آپ کے ایما بحسب میں نے مرزا الہی بخش اور مفتی صدر الدین صاحب سے عرض کر کے سکھوں کو ہر پلن سے نکوا کر علیحدہ پلن سکھوں کی بنوائی تھی۔ چونکہ جواب خط مفتی صاحب اور مرزا صاحب کا نہیں آیا، میری عرضی کو محوال برخود عرضی کیا اور اس کام کے انجام میں کم توجہ کیا، اس واسطے پھر سکھ لوگ متفرق ہو کر اپنی اپنی پلنوں میں داخل ہو گئے۔“ ۱۲

متذکرہ بالا رپورٹ میں خطوط کا جواب نہ دینے کا معاملہ دراصل انگریزوں کی ایک حکمت عملی تھی۔ مثی رجب علی جیسے لوگ، جو شروع ہی سے ان کے شریک کار رہے، ان کے لئے زیادہ قابل اعتماد تھے۔ جوں جوں محاصرہ طول پکڑتا گیا، پکھ باثر اور خ بغرض افراد نے اپنے مقادات کے تحت انگریزوں سے رجوع کرنا شروع کیا۔ انگریزوں کو اپنے جاسوسوں کے ذریعے شہر کے اندر سے پل پل کی خبریں موصول ہو رہی تھیں۔ وہ باغی فوج میں انتشار اور ان کے پاس خوراک اور اسلحہ کی کمی سے بھی مکمل طور پر آگاہ تھے، لہذا انہیں شہر پر قبضہ کر لینے کا پورا پورا یقین تھا۔ وہ صرف برتاؤی سے آنے والی کمک کے وہاں پہنچنے کے منتظر تھے۔ اس امر کی تصدیق اس مراحلت سے بھی ہوتی ہے جو انگریز کمشنگریت ہیڈ اور گورنر کالون کے درمیان ہو رہی تھی۔ وہ اس نتیجے پر پہنچ کر یہ لوگ آخری وقت میں ان کا ساتھ دینے کی پیشکش مجبوراً کر رہے ہیں اور اگر ان کی پیشکش کو قبول کر لیا گیا تو ایسے لوگوں کو شہر پر قبضہ کے بعد اخلاقی طور پر رعایات دینے ضروری ہو جائے گا۔ انہوں نے خیال کیا کہ ممکن ہے، ان کی سابقہ کارگزاریاں موجودہ پیشکش کے مقابلے میں شدید تر ہوں، اس لئے وہ وقت آنے پر انفرادی معاملات کو جانچ پر کھ کر ان کے متعلق فیصلے کریں گے۔ انہوں نے ان افراد کے ساتھ خط و کتابت کو بے فائدہ سمجھا اور یہ حکمت عملی اختیار کی کہ کسی کو جواب نہ دیا جائے۔ اس کا ثبوت کمشنر ہلی کے مراحلہ بنام گورنر اس کے جواب میں ملتا ہے۔ کمشنگریت ہیڈ نے ۱۸۱۸ءی اگست کے خط میں

تحریر کیا کہ ”کل مجھے شہزادہ الہی بخش کا ایک خط ملا ہے۔ وہ یہ جانتا چاہتا ہے کہ وہ ہمارے لئے کیا خدمت بجا لاسکتا ہے، مگر میں اس کے ساتھ مراسلت میں نہیں پڑوں گا۔“ ۱۳ اسی طرح چند شہزادوں کی اسی قسم کی پیشکش پر بھی اسی رد عمل کا اظہار کیا گیا۔ ۱۴ گورنر نے جواب میں لکھا کہ ”آپ نے اچھا کیا جو شہزادوں کے ساتھ مراسلت میں نہیں پڑے۔“ ۱۵ مفتی صدر الدین اور اس کے ساتھیوں کی پیشکش کا دائرہ کہاں تک وسیع تھا، وہ

تراب علی کی دریچ ذیل رپورٹ محررہ ۳۰ رائٹ سے ظاہر ہوتا ہے:

”حکیم احسن اللہ خاں، مفتی صدر الدین، مرزہ الہی بخش اور بیگم زینت محل سب اپنی اپنی اہلیت کے مطابق انگریزی حکومت کی مدد کرنے کے لئے تیار ہیں۔ یہ سب کشتیوں کے پلوں کو تباہ کرنے کی کوشش کریں گے۔“ ۱۶

بالآخر انگریز دہلی میں داخل ہو گئے اور مفتی صدر الدین کا وہ تمام سامان انگریزی فوج کے سپاہیوں نے لوٹ لیا جسے بچانے کے لئے انہوں نے جہادیوں پر قبیلیں خرچ کی تھیں، شاہی افواج کے ساتھ لڑنے کے ارادے کا اظہار کیا تھا اور انگریزوں کو اہل وطن کی لئیا ڈیونے کی پیشکش کی تھی۔ غالب اپنے ایک خط محررہ ۱۹ جنوری ۱۸۶۲ء میں لکھتے ہیں:

”مولوی صدر الدین صاحب بہت دن حوالات میں رہے، کورٹ میں مقدمہ پیش ہوا، روکاریاں ہوئیں، آخر صاحبان کورٹ نے جان بخشی کا حکم دیا۔ نوکری موقوف، جائداد ضبط، ناچار ختہ و تباہ حال لا ہو ر گئے۔ فناشل کمشنر اور لفییٹ گورنر نے ازراہ ترجم نصف جائداد و اگزاشت کی۔ اب نصف پر قابض ہیں، اپنی حوالی میں رہتے ہیں، کارئے پر معاش کا مدار ہے۔“ ۱۷

نصف جائداد کی ضبطی عالیہ اس ”جرم“ میں برقرار ہی ہو گی کہ سرکاری افسر ہوتے ہوئے انہوں نے سرکاری برو طانیہ کے لئے وہ کچھ نہیں کیا جو ان سے توقع کی جا سکتی تھی۔ دہلی کے کوتوال سید مبارک شاہ نے اپنی ڈائری میں برو طانیہ حکومت کی خیرخواہ

بعض معروف شخصیات کے ذکر میں مفتی صدر الدین کو بھی شامل کیا ہے۔ اس کا بیان ہے کہ جو لوگ برطانوی حکومت کے خیرخواہ تھے، ان کے دلی خیالات صرف ان کے ظاہری اعمال ہی سے معلوم کئے جاسکتے ہیں۔ وہ لکھتا ہے کہ:

”شہر کے صدرالصدر مفتی صدر الدین کو بھی اسی زمرے میں رکھا جاسکتا ہے۔ شہزادوں اور فوج دنوں نے انہیں بار بار اس امر کا فتویٰ جاری کرنے کو کہا کہ وہ جہاد میں مصروف ہیں، وہ جائز اور درست ہے اور خدائی خوشنودی کا باعث ہے۔ مفتی صاحب نے ایسا کرنے سے ہمیشہ احتراز کیا۔“ ۱۸

البتہ ۱۸۵۷ء کے بعض مذکروں میں انگریزوں کے خلاف ایک فتوے کے وثیقہ کنندگان میں ان کا نام بھی شامل دکھائی دیتا ہے۔ ۱۹ اس ضمن میں مفتی صاحب سے متعلق درج ذیل روایت پچیس کی حامل ہے:

”اس موقع کا ایک علمی لطیفہ زبان زی خاص و عام ہے، یعنی مفسدوں نے آپ سے جوازِ جہاد کے فتوے پر زبردستی مہر کرانی چاہی تو آپ نے مہر کے ساتھ یہ الفاظ بھی لکھ دئے: ”فتوى بالجبر“۔ مفسدوں نے اس لفظ کو ”بالخیر“ سمجھ کر پیچھا چھوڑ دیا، مگر جب بعد از فتح دہلی دفتر سے وہ کاغذ برآمد ہوا تو سرکار نے پکڑا اور جواب طلب کیا۔ آپ نے ”فتوى بالجبر“ ثابت کر کے رہائی پائی۔“ ۲۰

اس دور کے نواب نلام حسین خاں کی ایک فارسی قلمی کتاب محررہ ۱۸۵۷ء میں عائدین دہلی کے خنسر حالات میں ان کا ذکر بھی موجود ہے جس کا ترجمہ ان الفاظ میں ملتا ہے:

”مولانا مولوی صدر الدین خاں ۳۵ سال سے انگریزوں کے ملازم تھے۔ بڑے بڑے عہدوں پر فائز رہے۔ اب پچیس سال سے دہلی کے صدرالصدر تھے۔ بڑے ایماندار حاکم تھے۔ اہل مقدمہ ہمیشہ ان کے انصاف سے خوش رہتے تھے۔ سرکار انگریزی کے بہت خیرخواہ تھے۔ جب

غدر میں پکھریاں اور دفتر جلا کر خاک سیاہ کر دئے گئے تو یہ بھی گھر میں بیٹھ رہے۔ پھر بادشاہ کے بلاں سے مجبور ہو کر جرأۃ قلعہ میں عدالت کا کام کرنے لگے۔ انگریزوں کے فتوے پر انہوں نے باغیوں کے جر سے مہر لگا دی۔ جب انگریزوں کا تسلط ہوا تو یہ بھی اسی جرم میں گرفتار ہو گئے تھے، لہذا سابقہ چونکہ پہلے بڑی نیک نای اور دیانت سے ملازمت کر چکے تھے، پھر درگاہ حضرت کارگزار یوں کے باعث چند میزے نظر بندراہ کر رہا ہو گئے۔ پھر درگاہ حضرت نظام الدین اولیاً میں ایک محض مکان لے کر وہیں رہنے لگے۔ ۲۱

آخر میں ان کی ایک نظم کے پہلے دو شعر، جو اس دور کے حالات کے بارے میں ان کے ذہن کی عکاسی کرتے ہیں:

آفت اس شہر پر قلعہ کی بدولت آئی  
وال کے اعمال سے دہلی کی بھی شامت آئی  
روزی موعود بے پہلے ہی قیامت آئی  
کالے میرٹھ سے یہ کیا آئے کہ آفت آئی ۲۲

## حوالہ جات

- ۱۔ بحوالہ علامہ بہن کاشاندار ماضی، جلد چارم (سید محمد میاں) مطبوعہ جمیعتہ پریس دہلی (۱۹۶۰ء)، ص ۲۳۳
- ۲۔ ایضاً، ص ۲۳۷
- ۳۔ غدر کی صبح شام (روزنامہ چیون لال) مطبوعہ دہلی (۱۹۲۶ء)، ص ۷۷
- ۴۔ مقدمہ بہادر شاہ ظفر (مرتبہ خوبجھ سن نظای) افسوس لاهور (۱۹۹۰ء)، ص ۱۲۶
- ۵۔ غدر کی صبح شام، ص ۱۸۸
- ۶۔ ایضاً، ص ۲۱۲
- ۷۔ غداروں کے خطوط (سلیمان قریشی) انجمن ترقی اردو بہن، بہن دہلی (۱۹۹۳ء)، ص ۱۳۷

۸۔ غدر کی صحیح شام، ص ۲۱۲

۹۔ غداروں کے خطوط، ص ۱۶۸

۱۰۔ ایضاً، ص ۱۵۰

۱۱۔ ایضاً، ص ۱۷۶

۱۲۔ ایضاً، ص ۱۵۳

۱۳۔ انہیں میوٹی اٹھی جس ریکارڈ (جلد اول) مرتبہ سرویم میور مطبوعہ ایڈن برگ (۱۹۰۲ء) ص ۱۷۷

۱۴۔ ایضاً، ص ۲۷۸

۱۵۔ ایضاً، ص ۱۳۳

۱۶۔ غداروں کے خطوط، ص ۱۶۳

۱۷۔ غالب اور سنستاون (ڈاکٹر سید مصین الرحمن) غالب انسی ثبوت نئی دہلی (۱۹۸۸ء) ص ۲۹۶

۱۸۔ Kotwal's Diary (Syed Mubarak Shah) Pakistan Historical Society, Karachi (1994) p.49

۱۹۔ جگب آزادی ۱۸۵۷ء (محمد ایوب قادری) پاک آئندہ می کراچی (۱۹۷۶ء) ص ۳۰۵

۲۰۔ "ختم خاتمة جاوید از لالہ سری رام" بحوالہ "جگب آزادی ۱۸۵۷ء" ص ۳۱۳

۲۱۔ یوں کی سزا (غلام حسین خاں) دلی پرنسپل پریس دہلی (۱۹۳۶ء) ص ۵۵-۵۶

۲۲۔ گل خندان لاہور (انقلاب ۱۸۵۷ء اکتوبر) ۱۹۵۷ء، ص ۱۳۱

## مولوی سید امداداعلیٰ کی وفاداریاں

مولوی سید امداداعلیٰ علمی حقوق میں سر سید احمد خاں کے دینی افکار کے ایک بہت بڑے مخالف کے طور پر معروف ہیں۔ وہ ان دو علماء میں سے ایک تھے جنہیں الطاف حسین حاصل نے سر سید کا بدترین مخالف قرار دیا ہے اور بتایا ہے کہ ”ہندوستان میں جس قدر مخالفین اطراف و جوانب سے ہوئیں، ان کا منفع انہی دو نوں صاحبوں کی تحریر ہیں تھیں“۔ سر سید نے جب ہندوستان کے مسلمانوں میں مرداج بعض دینی عقائد کے خلاف تصنیف و تالیف شروع کی اور ۱۸۲۸ء میں انگریزوں کے ذبیحہ کے حلال ہونے کے جواز میں ”احکام طعام اہل کتاب“ شائع کی تو مولوی امداداعلیٰ نے اس کی تردید میں رسالہ ”امداد الا حساب.....“ لکھ کر سر سید کے خیالات کا بطلان کیا۔ اس کے بعد یہ سلسلہ دراز ہوا جو متعدد رسائل کی اشاعت کا سبب بنا۔

عام طور پر خیال کیا جاتا ہے کہ سر سید کے مخالفت میں وہ لوگ پیش پیش تھے جو انگریز کے مخالف تھے مگر حقیقت میں ایسا نہ تھا۔ اس کی مثال متذکرہ دونوں شخصیات ہیں۔ مذہبی افکار کے بر عکس وہ ہندوستان میں انگریزی تسلط کے معاہلے میں وہ یک زبان اور متفق الکلمہ تھے، یہاں تک کہ وہ بر طانوی حکومت کے استحکام کے لئے اپنی جانوں تک کے نذر انے پیش کرنے پر تیار تھے۔ ۱۸۵۷ء میں دونوں سید معزز سرکاری افسر تھے۔ سر سید بخور میں صدر امین کی حیثیت سے تعینات تھے اور سید امداداعلیٰ متحرا میں ڈپٹی کلکٹر کے فرائض انجام دے رہے تھے۔

دونوں نے اپنے اپنے علاقوں میں حکومت کی حمایت میں سرگرم عمل رہے۔ انہوں نے ”باغیوں“ کے ہاتھوں بڑی مشکلات سبھیں اور مختلف موقع پر اپنی خیرخواہی، وفاداری اور جاں ثاری کے ثبوت مہیا کئے۔ سریسا یہے خوش قسمت تھے کہ متعدد موقع پر اپنی جان قربان کر دینے کے ارادے سے خطروں میں کوڈ پڑنے کے باوجود کسی قسم کی جسمانی گزند سے محفوظ رہے مگر سید امداد اعلیٰ حکومت کے حق میں کارروائیوں کے عملی مظاہروں میں اپنے ہم وطنوں کے ساتھ چھڑپوں میں زخمی بھی ہوئے۔ اسی واقعہ کو بغایا بنا کر سید امداد اعلیٰ نے سرید کے خلاف ایک رسالے میں ان کے اس الزام کی تردید کی کہ وہ ہمدردی کو کفر خیال کرتے ہیں اور ثبوت کے طور پر ان الفاظ میں سرید پر سبقت حاصل کرنے کا دعویٰ کیا:

”ہمدردی کا لفظ زبان سے کہنا اور منہ سے بک ڈالنا، ایسے وقت میں کہ جو امتحان کا وقت نہیں ہے، اب سید احمد خاں بہادر کا آسان ہے مگر وہ وقت ہمدردیوں کے امتحان کا غدر کا وقت تھا۔ کیا یہ بھی کوئی ہمدردی ہے کہ بجنور سے اٹھے، راجہ پرتاپ سنگھ کے ہاں جا شہرے؟ وہاں سے اٹھے تو چھڑاؤں ضلع مراد آباد میں جا کر آرام فرمایا۔ وہی آپ کا وطن تھا۔ دیکھا کہ وہ باغیوں اور مقدسوں سے گھرا ہے اور وہی والوں کو شکست نصیب ہو چکی ہے تو آپ ججھٹ میرٹھ میں تشریف فرماء ہو گئے۔ آپ کو دعویٰ تو بڑی بڑی ہمدردیوں کا ہے مگر افسوس کسی مقام پر باغی کے مقابلے میں بھانگنے کے وقت تک کوئی لائھی اپنی پشت مبارک پر نہ کھائی، زخم تکوار یا بندوق کی گولی تو چیز ہی دوسری ہے۔ پس جس خیرخواہ سرکار کی نسبت یہی۔ ایس۔ آئی سید احمد خاں یہ ظن رکھتا ہے کہ وہ ہمدردی کو کفر خیال کرتا ہے، اس تحریر کا محاکمہ میں حکام وقت اور جملہ مسلمانان والہی ہنود پر چھوڑتا ہوں کہ آیا جو شخص سینہ پر ہو کر پہ نظر نہ کھلائی اپنے آقا کے سینہ پر گولی باغیوں کی کھائے اور ہزار ہارڈ پیکا مال ان سے چھڑائے اور وہ گولی چھ میئنے بعد ڈاکٹر رے صاحب بہادر نکالیں کہ جس کا خون مسٹر لو صاحب، داماد لفٹیٹھ گورنر صاحب بہادر، اور جینٹ

صاحب، گلگھر و مجسٹریٹ متحر اپنے پختے جائیں اور اس گولی کا نشان تصدیق ایک تمغہ ہمدردی اور نمک حلائی ملکہ معظمه کا جس بہادر کے سینہ پر موجود ہو تو انصاف فرمایا جائے کہ کیا وہ شخص ہمدردی کو گلگھر سمجھنے والا ہو سکتا ہے یا کہ جو اُس کو ایسا لفظ کہے اور طعن دے؟ بے شک ایسا کبی شخص تمام دنیا کا جھوٹا، مفسد، حاصلہ اور خبیث انسف ہے۔ ۷

سید امادا الحلی اپنی ان خدمات کے صلے میں "میوٹی میڈل" سے بھی سرفراز ہوئے۔ سریں  
نے اپنے ایک خطاب میں اس بات کا ذکر ایک خاص انداز میں یوں کیا:

"ایام خدر میں انہوں نے بہت کچھ خیر خواہی اگر بیزی گورنمنٹ کی کی ہے۔  
میوٹی میڈل، جس میں جناب ملکہ معظمه و کوئریا کی تصویر ہے، ان کو ملا ہے۔  
اس کو پہنچتے ہیں اور نہایت فخر کرتے ہیں۔ ہر ایک اگر بیز سے نہایت عاجزی  
سے پیش آتے ہیں اور اگر کبھی نواب لفظیٹ گورنر بہادر صاحب مجلس میں  
ہوتے ہیں تو اپنادل اور اپنی آنکھیں فرش رکھ کرتے ہیں۔" ۸

سید امادا الحلی نے رسالہ "امداد الافق بر جم الافق" میں اپنی خیر خواہی کے ثبوت میں اگر بیزوں کی آراء کے تراجم شامل کئے ہیں۔ مسٹر و کرم منی نے اپنی چھٹی میں ان کی وفاداری اور جاں نثاری کے جذبات کی قدر کرتے ہوئے تحریر کیا:

"مجھ کو نہایت خوشی ہے اس خیر خواہی کی تصدیق کرنے میں جو امادا الحلی نے  
شروع سے تناہیت برے وقت اس ایام تکلیف میں ظاہر کی۔ میں جوں  
۱۸۵۸ء میں متحر کے ضلع کویی میں، جہاں کہ وہ تحصیلدار تھے، ایسے وقت  
میں گیا تھا جبکہ بغاوت روز بروز پھیلتی تھی اور نہایت خوفناک کیفیتیں روز  
پہنچتی تھیں، اور جب باغیوں کا پہلو نہایت زور میں تھا اور بند نہیں ہو سکتے  
تھے، اور جب روز بروز ہم لوگ کے کارخانے کی تیرگی ہوتی جاتی تھی۔ اس  
نہایت آزمائش کے تمام ایام میں امادا الحلی نے نہایت مستحکم اور بے ریا  
خیر خواہی سرکار کی قائم کی اور اپنے مقام پر، جب تک کہ ایک عرصے تک

حافظت چاروں کی نہیں ہو گئی تھی، موجود ہے۔ واقع میں نہایت متعلق خطرہ میں ایسے لوگوں سے پڑے ہوئے تھے جو علانیے ان کو مار ڈالنے کے لئے متلاشی تھا، بسبب ہونے ایک دوست اور رفیق صادق سرکار کے۔ ۵

لیفھینٹ گورنر نے ان کے کردار کو ان الفاظ میں سراہا:

”میں کسی شخص کو نہیں جانتا جو ہم لوگوں کا مستحق زیادہ ہے واسطے اپنے خیر خواہی اور ایمانداری اس آزمائش کے ایام میں، امداد علی ہے۔“ ۶

کلکٹر کیفرہ جنت بھریت نے ایک اور اہل کار کے مقابلے میں ان کی یوں تعریف کی:

”اگر غلام حسین کو تیزی اور چالاکی امداد اعلیٰ کی سی ہوتی، مجھ کو شک نہیں کروہ خزان، جو باقی بعد پہلے بلوے کے چھوڑ گئے تھے، کبھی لٹ نہ جاتا اور حصہ کثیر ہم لوگوں کے مال کا فوراً شہر میں انتقال ہوتا اور فتح جاتا۔ میں خیال کرتا ہوں کہ غلام حسین چالاک اور تیز آدمی نہیں ہے۔ اس کا مقابلہ اور کسی دوسرے حاکم کا مقابلہ امداد اعلیٰ کے وزن سے کرنا سمجھی درست نہیں کیونکہ امداد اعلیٰ یکتا ہے اور مجھ کو شک ہے کہ کسی شخص نے ان ممالک مغربی و شمالی میں ایسی خیر خواہی سرکار کی کی ہو۔“ ۷

۱۸۵۷ کے دوران سرکاری خطوط و کتابت اور اخیلی جنیں روپرٹوں پر مشتمل سرویس میور کے مرتب کردہ ایک جمیع متعدد مقامات پر ان کی سرگرمیوں اور ”کارناموں“ کا ذکر ملتا ہے۔ چند ایک ملاحظہ فرمائیے:

☆ (۲۰ راگست) ”ایک دیسی ڈپی کلکٹر اور بھریت مسلمان

نے بڑے اسن اور سکون کے ساتھ متحرکو ہمارے حق میں سنجھاں رکھا ہے۔“ ۸

☆ (۱۸ اکتوبر) ”ایسے لوگ، جو ہماری مخالفت نہیں کرتے،

اس کا نمایاں ثبوت متحرک اور بندرا بن میں ملتا ہے جہاں کی آبادی ایک لاکھ

کے لگ بھگ ہے۔ امداد علی ڈپی کلکٹر اور ڈپی بھریت کے ماتحت ہمارے

ویسی افسران نے وہاں باقاعدگی کے ساتھ اس وقت تک لظم و نقش بھال رکھا

، جب تک کہ دشمن نے انہیں طاقت کے دھکیل نہیں دیا۔ کئی مرتبہ جب باغی فوجوں نے ان کے علاقوں پر قبضہ کیا، وہ چیخھے ہٹ گئے اور ہر بار انہوں نے برضاوہ غبت اطاعت شعار لوگوں پر فرمائز وائی بحال کی۔ آخری بار ان دور کے فوجی دستے کے بھگوڑے چند روز قبل بھاری تعداد میں متحرا میں پہنچے۔ ان میں سے کچھ شہر میں گھس گئے، پولیس پر حملہ کیا اور رسدمہیا کرنے کا مطالبہ کیا۔ ڈپی کلکٹر نے باشندوں کی مدد سے ان لوگوں کو پس کر دیا۔ دو گھنٹے تک دونوں فریقوں کے درمیان بندوقوں سے فائرنگ ہوتی رہی اور آخر کار سارے باغی بھاگ جانے پر مجبور ہو گئے۔ ۵

☆ (۲۰ ستمبر) ”امدادالعلی ڈپی کلکٹر نے متحرا سے ایک رو بکاری تحریر کی ہے جس میں بیان کیا گیا ہے کہ اس کے ایک پیغام بر نے، جو دہلی سے پیر کوروانہ ہوا، بتایا ہے کہ ہم نے شہر میں گر جے پر قبضہ کر لیا تھا۔ منگل کو ہم ایں برو نینک تک جا پہنچے۔ بدھ اور جمعرات کے حملہ میں تمام شہر پر قابو پالیا گیا۔ وہ یہ بھی لکھتا ہے کہ بدھ کے روز کمپنی کی حکومت کے دوبارہ قیام کا باقاعدہ اعلان کر دیا گیا۔ ان خبروں کی بنیاد پر امدادالعلی نے متحرا میں دہلی کی فتح کی منادی کر دی ہے۔ ہمیں البتہ دیسی رپورٹوں پر زیادہ خوش فہم نہیں ہو جانا چاہیے۔ یہ وہی امدادالعلی ہے جس کی ضرورت سے زیادہ خود اعتمادی کی حامل رپورٹ سے ہم نے جوں کے وسط میں باور کر لیا تھا کہ دہلی فتح ہو گیا ہے۔“ ۶

☆ (۲۵ نومبر) ”متحرا سے ہمیں خوفزدہ آبادی کی بہت سی رپورٹیں موصول ہوئی ہیں۔ چوبیس تاریخ کو بعد از دو پھر چار پانچ سو پیادہ اور سوار شہر میں داخل ہوئے۔ ان کے مالیوں اور پریشان دلخہائی دینے والے چہروں پر ان کی ٹکست کے آثار نمایاں ہیں لیکن وہ حسپ معمول بے لگام اور متشدد ہیں۔ انہوں نے ہمارے افسروں کو وہاں سے نکال دیا۔ امدادالعلی

بڑی دانائی کے ساتھ روپوش ہو گیا ہے۔” ۳۰

☆ (۴ راکٹوبر) ”متحرا میں بالکل سکوت ہے۔ چار تاریخ کو جو نبی باغی کافی ڈور چلے گئے تو امداد اعلیٰ ڈپٹی گلکشن نے اپنا عہدہ سنپھال لیا۔ شہر بالکل وفادار اور خاموش ہے۔“ ۳۱

☆ (۱۹ راکٹوبر) ”..... کیا متحرا ہمارے ساتھ وفاداری کی ایک نادر نظر نہیں ہے؟ جب سے کہ بغاوت پھوٹی ہے، ہمارا ایک بھی سپاہی یہاں نہیں آیا، سوائے ..... دو کپنیوں کے جنہوں نے بغاوت کی اور دہلی کو چلی گئیں۔ پھر بھی جب بھی باغی فوجوں کا حقیقی دباؤ گزر گیا تو فوراً ہی ہماری کوتولی میں کام شروع ہو گیا اور ہمارے ڈپٹی مஜزیت اور ڈپٹی گلکشن امداد اعلیٰ کو اس اطاعت گز اڑہر کا پھر حکم تسلیم کر لیا گیا۔“ ۳۲

☆ (۲۲ جنوری ۱۹۵۸ء) ”متحرا سے تقریباً میں میل شہل کے ایک موضع میں کچھ گڑ بڑ ہے۔ وہاں ایک فقیر نے ہنگاموں کے دوران حکومت کی عمارتی لکڑی کی ریلوے چوکیوں پر قبضہ کر لیا اور ہمارا قبضہ بحال ہونے پر دست برداری سے انکار کر دیا۔ ڈپٹی گلکشن امداد اعلیٰ سے امید تھی کہ وہ اسے منصالخانہ انداز میں ایسا کرنے پر آمادہ کر سکے گا۔ چونکہ متحرا میں کسی قسم کے فوجی دستے فراہم نہیں، کریم فریز رنے طاقت کے زور پر کوئی کوشش کرنے سے منع کیا گری امداد اعلیٰ نے اس جگہ پر حملہ کر دیا اور دیکھا کہ وہ جگہ ایک دیوار کی محافظت میں ہے، لہذا وہ وہاں سے واپسی پر مجبور ہوا۔ امداد اعلیٰ ایک متصل گاؤں میں مقیم ہے جسے وفا، ارہمسا یز مینداروں کے بہت سے بندوق بردار آدمیوں نے گھیر رکھا ہے۔“ ۳۳

## حوالہ جات

۱. حیات جاوید (الاطاف سین حالي) نامی پرنس کان پور (۱۹۰۱ء) حصہ دوم، ص ۲۷۷
۲. مذکوہات و مطابقات سر سید (مرتبہ: شیر علی خاں سرخوش) گیلانی برٹی پرنس لاہور (ب۔ت) جلد اول، ص ۹۱
۳. مکمل جموعہ کچرہ و اکٹھر سر سید (مرتبہ: محمد امام الدین گجراتی) مصطفیٰ پرنس لاہور (۱۹۰۰ء) ص ۱۳۵
۴. "امداد الافق بر جم اہل الفناق"؛ بحوالہ "جگ آزادی ۱۸۵۷ء"؛ (محمد ایوب قادری) پاک اکیڈمی کراچی (۱۹۷۹ء) ص ۵۱۶
۵. ایضاً، ص ۲۷۷
۶. ایضاً
- Records of the Intelligence Department (Sir William Muir) ۷  
T. & T. Clark, Edinburgh. (1902) Vols. I & II.  
(حصہ دوم، ص ۱۵۳)
۸. ایضاً، حصہ اول، ص ۳۶
۹. ایضاً، ص ۹۸-۹۹
۱۰. ایضاً، ص ۱۱۳
۱۱. ایضاً، ص ۲۷۱
۱۲. ایضاً، ص ۲۰۵
۱۳. ایضاً، ص ۳۵۶

## سرسید اور سنه ستاون

عوامی سطح پر سید احمد خاں کی خدمات کا ذکر ان کی تصنیف المعروف ”اسباب بغاوت ہند“ سے شروع کیا جاتا ہے۔ یہ رسالہ ۱۸۵۷ء کے واقعات سے متاثر ہو کر لکھا گیا۔ جیسا کہ اس کے نام سے ظاہر ہے، اس میں انہوں نے ان اسباب کا ذکر کیا ہے جو ان کے خیال میں اس بغاوت کا باعث ہوئے۔ دراصل اس ضمنوں کا عنوان تھا ”کیا سبب ہوا ہندوستان کی سرکشی کا؟“ جو ”اسباب سرکشی ہندوستان کا جواب“ مضمون“ کے نام سے اور ”سید احمد خاں صدر الصدور مراد آباد“ کی تالیف کی حیثیت سے ۱۸۵۹ء میں آگرہ میں طبع ہوا۔ اس کی اہمیت کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ اس کا ترجمہ سرکاری طور پر انگریزی میں کیا گیا اور انگلستان کی پارلیمنٹ میں اس پر مباحثے ہوئے۔ اس سے قبل ۱۸۵۸ء میں سریڈ ”سرکشی ضلع بجنوڑ“ شائع کر پکے تھے جس میں انہوں نے اپنے ان ذاتی مشاہدات اور حالات کا تفصیلی مذکرہ قلم بند کیا جن کا تعلق بحیثیت ”صدر امین بجنوڑ“ ان واقعات کے دوران پر اور راست یا بالواسطہ ان کے فرائض اور انگریز حکمرانوں کے ساتھ ان کے ذاتی روابط سے تھا۔ اس ضلع میں انگریزوں کے خلاف بغاوت فروکرنے کے سلسلے میں ایک ذمہ دار افسر کی حیثیت سے انہوں نے جو کردار ادا کیا، اس کتاب میں ان کی تفصیلات بڑے فخر سے بیان کی گئی ہیں۔

ایسی سلسلے کی ایک کڑی ”لائل محمد شر آف اٹلیا“ یا ”رسالہ خیر خواہ مسلمانان“ کے نام سے ان کے مرتب کردہ تین رسائل ہیں جن میں انہوں نے مسلمانوں کی وکالت کرتے ہوئے

بھیتیت قوم مجموعی طور پر بغاوت میں اُن کے ملوث ہونے کی پرزو تر دیدی کی اور اس کے ثبوت میں اُن متعدد "خیز خواہ" مسلمانوں کا ذکر بالتفصیل سرکاری اسناد کے ساتھ کیا جنہوں نے انگریز آفاؤں کی حمایت میں جاں نثارانہ خدمات انجام دیں۔ اسی موضوع پر اُن کے دلی جذبات کا ایک عکس اُن کے پمپلٹ "شکریہ" کی اُس دعا میں بھی ملتا ہے جو انہوں نے مراد آباد کے ایک جلسہ عام میں اللہ تعالیٰ سے انگریز حکمرانوں کی سد اسلامتی مانگنے کے لئے بڑے پرورد لجھ میں کی۔

آج ہم جن واقعات کو "جنگ آزادی" کے نام سے یاد کرتے ہیں سر سید اُن کا ذکر کرتے ہوئے ہمیشہ سرکشی، غدر، ہنگامہ، فساد، ہنگامہ قتل و غارت، ہنگامہ مفسدی و بے ایمانی و بے رحمی، ایام مفسدہ یا مکروہ زمانہ جیسے الفاظ استعمال کرتے ہیں۔ جو افراد ہمارے لئے مجاہدینِ حربیت کا درجہ رکھتے ہیں وہ اُن کی نظر و میں مفسد، نمک حرام، غنیم، دشمن، غادر، کافر، بے ایمان، بذات، پا جی، بد اطوار، شراب خور، تماش میں وغیرہ تھے۔ سر سید کی متذکرہ بالا تصانیف میں یہ تمام الفاظ موجود ہیں۔ جنگ آزادی کے رہنماؤں کا تذکرہ کرتے ہوئے وہ اپنے جذبات کو مصلحتاً بھی چھپانا گوارا نہیں کرتے۔ اپنی تصنیف "سرکشی ضلع بجنور" میں، جسے وہ تاریخ کی کتاب کہتے ہیں، انہوں نے نواب محمود خاں کو جا بجا "نامحمد خاں" لکھ کر اُس سے اپنی شہد تیز نفرت کا بر ملا اظہار کیا ہے۔ احمد اللہ خاں کو بذات اور بد نیتی اور فساد کا پلا تحریر کرتے ہیں۔ ماڑے خاں کو امام بخش عرف ماڑے بد معاشر، قدمی اور پاک بد معاشر، حرام زادہ، بے رحم، مفسد وغیرہ کہنے سے نہیں چوکتے۔ عنایت رسول کا ذکر نامی با غی اور مشہور حرام زادہ کے الفاظ سے کرتے ہیں۔ نواب خاں بہادر خاں کو بے ایمان اور نمک حرام ہونے کا طریقہ گردانے ہیں۔ "لائل محمد نز آف اعڈیا" میں انہوں نے بہادر خاں کو بد معاشوں کا سر کروہ اور سردار کا خطاب عطا کیا ہے۔ مولوی وہاب الدین کو منونا می بد معاشر کا لقب دیتے ہیں۔ ڈاکٹر ہشیر کی کتاب پر ریویو لکھتے ہوئے بخت خاں کو با غیوں کا سر غنہہ بتلاتے ہیں۔ ان رہنماؤں کے تمام اوصاف کا ذکر مکھوں انداز میں کرتے ہیں اور اُن کا خاندانی پس منظر بیان کرتے ہوئے بعض اوقات ان کے آبا اجداد کو ذلتیوں کے گڑھے کی اتحاد گہرائیوں میں گراڈا لئے ہیں۔ تعلیم یافتہ شخصیتوں کو

کورا ان پڑھ ظاہر کرتے ہیں اور حریت کی جدوجہد میں سزا پانے والوں کا قصور بتاتے ہوئے اُن کے خلاف جرائم ٹکیں کے مرٹکب ہونے کے الفاظ اس طرح ادا کرتے ہیں جس سے دوسروں کے دل میں یہ شبہ پیدا ہو کہ وہ لوگ گویا اخلاقی جرائم میں ملوث رہے ہیں۔ ۱۸۵۷ء کے واقعات پر ایک فقرے میں سر سید کا یہ جامع تبصرہ اُن کے پورے ذہن کی عکاسی کرتا ہے:

”یہ ہنگامہ فساد جو پیش آیا صرف ہندوستانیوں کی ناشرکی کا وبا تھا۔“ ۱  
اس کے اسباب کا تجزیہ کرتے ہوئے وہ ہندوستانی فوج کو یوں اپنی تخفید کا نشانہ بناتے ہیں:  
”وہ اپنے سوا کسی کو نہیں دیکھتے تھے۔ فوج انگلشیہ کی کچھ حقیقت نہیں  
بیکھتے تھے۔ وہ تمام ہندوستان کی فتوحات صرف اپنی تواریخ کے زور سے  
جانتے تھے۔ اُن کا یہ قول تھا کہ برماء لے کر کا بل تک ہم نے سرکار کو  
فتح کر دیا ہے۔ علی الخصوص پنجاب کی فتح کے بعد ہندوستانی فوج کا  
غورو بہت زیادہ ہو گیا تھا۔ اب اُن کے غورو نے یہاں تک نوبت  
پہنچائی تھی کہ اُنی بات پر تکرار کرنے پر مستعد تھے۔ میں خیال کرتا  
ہوں کہ فوج کے غورو اور تکرر کی بہاں تک نوبت پہنچی تھی کہ کچھ عجب نہ تھا  
کہ وہ کوچ اور مقام پر بھر تکرار نہ لٹتی۔ ایسے وقت میں کہ جب فوج  
کا یہ حال تھا اور اُن کے سر غورو تکرر نے بھرے ہوئے تھے اور دل میں  
یہ جانتے تھے کہ جس بات پر سُم اُسیں گے اور تکرار کریں گے، خواہ مخواہ۔  
سرکار کو مانا پڑے گا اُن کو نئے کا توں دئے گئے۔“ ۲

ان کا رتوسون میں سور کی، چبی کے مفروضہ کا باغیانہ سرگرمیوں سے موازنہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

”اگر ہم یہ بھی فرض کر لیں کہ اُس میں یقیناً سور کی چبی تھی تو اُس کے  
کامنے سے بھی مسلمانوں کا دین نہیں جاتا۔ صرف اُنی بات تھی کہ گناہ  
ہوتا، سو وہ گناہ شرعاً بہت درجے کم تھا اُن گناہوں سے جو اس غدر میں

بدذات مسدودی نے کئے۔ ” ۳

غرضیکہ سر سید کی زاویے سے ہندوستانیوں کو بے جا فساد کا لزم گردانے کی توجیہ پیش کرنے میں اپنی جانبدارانہ صلاحیتوں کو بخوبی استعمال میں لاتے ہیں۔

ہمارے دانشور سر سید کی عوامی خدمات کا ذکر ہمیشہ ۱۸۵۷ء کے فوری بعد کے دور سے شروع کرتے ہیں اور خاص کر اس اہم سال کے سلسلے میں ان کی خصوصی اہمیت کی حامل عملی سرگرمیوں پر خاص مقاصد کے تحت پرده پڑا رہنے دیا جاتا ہے۔ حقائق کو چھپانا بھی دراصل تاریخ کو بگاڑنے کے مترادف ہے۔ مجبوری کی صورت میں واقعات کو اس طرح پیش کرنے کی کوشش کی جاتی ہے جس سے قاری کو بالکل الٹ تاثر حاصل ہو۔ گراہ کن تاویلیں گھڑی جاتی ہیں اور الفاظ کے ہیر پھیر سے منقی کردار کو ثابت کے ساتھ میں ڈھال لیا جاتا ہے حالانکہ جس شخصیت کی حمایت میں یہ سب جعل سازی کی جاتی ہے اس کا اپنا بیان ہے کہ ” طرفداری کی تاریخ لکھنی ایسی بے ایمانی کی بات ہے کہ اس کا اثر ہمیشہ رہتا ہے اور اس کا و بال قیامت تک مصطفیٰ کی گردن پر ہوتا ہے۔ ” ۳

پڑھا لکھا کھلانے کے باوجود ہمارا تعلیم یافتہ طبقہ طرفداری کی حامل مذکورہ تحریروں کے اس قدر رزیر اثر آچکا ہے کہ وہ خود اگلی نسل کو اپنا غلط تاثر منتقل کر رہا ہے۔ ایسے حالات میں اگر صحیح واقعات اپنے الفاظ میں پیش کئے جائیں تو متاثرہ حلقة انہیں قبول نہیں کرتے، لہذا مجبوری ہے کہ سندھ سناون کے دوران سر سید نے جو ” تاریخی خدمات ” سرانجام دیں ان کا ذکر انہی کے الفاظ میں پیش کیا جائے تاکہ صحیح واقعات کے بیان میں کسی آمیزش کا شائستہ نہ رہے۔

سر سید ۱۸۵۷ء کے واقعات سے بر اور است متاثر ہوئے لہذا اپنی ذمہ داریوں سے عہدہ برآ ہوتے ہوئے ان میں عملی طور پر حصہ لیا اور اپنے آقاوں کے ساتھ وفاداری اور خیر خواہی کا بھرپور مظاہرہ کیا۔ اپنے اس کردار کا ذکر کرتے ہوئے وہ بیان کرتے ہیں:

” کم بجنت زمانہ غدر ۱۸۵۷ء کا ابھی لوگوں کی یاد سے بھولا نہیں ہے۔ ”

اُس زمانہ میں میں بخوبی میں تھا۔ جو مصیبیت کہ وہاں کے موجودہ حکام انگریزی اور عیسائیوں کے زن و مرد اور بچوں پر پڑی، صرف اس خیال

سے کہ انسانیت سے بعید ہے کہ ہم مصیبت کے وقت ان کا ساتھ نہ دیں، میں نے ان کا ساتھ دیا۔”<sup>۵</sup>

اپنے ایک خط میں وہ اس کردار پر خدا کا شکر ادا کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

”بڑا شکر خدا کا ہے کہ اس ناگہانی آفت میں، جو ہندوستان میں ہوئی، فدوی بہت نیک نام اور سرکار دولت مدار انگریزی کا طرفدار اور خیر خواہ رہا۔“<sup>۶</sup>

یہی نہیں بلکہ وہ اس کے جواز میں مذہبی سند بھی پیش کرتے ہیں:

”مجھ سے اگر کچھ اچھی خدمت یا وفاداری گورنمنٹ کی ہوئی تو وہ بالکل میں نے اپنے مذہب کی پیروی کی ..... میں نے جو کچھ کیا اپنے خداو رسول کی اطاعت کی۔“<sup>۷</sup>

سرید نے شروع سے لے کر آخر تک اپنے قول و فعل سے ثابت کر دکھایا کہ وہ انگریز حکمرانوں کے حق میں انتہائی مخلص تھے۔ اپنے تاثرات اور کارگزاریاں بیان کرتے ہوئے وہ لکھتے ہیں:

”جب غدر ہوا میں بجنور میں صدر ایمین تھا کہ دفعہ سرکشی میرٹھ کی خبر بجنور میں پہنچی۔ اول تو ہم نے جھوٹ جانا مگر جب یقین ہوا تو اُسی وقت سے میں نے اپنی گورنمنٹ کی خیر خواہی اور سرکار کی وفاداری پر چست کر باندھی۔ ہر حال اور ہر امر میں مسٹر الیکزینڈر شیکسپیر صاحب بہادر لکھر و مجسٹریٹ بجنور کے شریک رہا، یہاں تک کہ ہم نے اپنے مکان پر رہنا موقوف کر دیا۔ دن رات صاحب کی کوئی پر حاضر رہتا تھا اور رات کو کوئی کاپڑہ دینا اور حکام کی اور میم صلاحیہ اور بچوں کی حفاظتی جان کا خاص اپنے ذمہ اہتمام لیا۔ ہم کو یاد نہیں ہے کہ دن رات میں کسی وقت ہمارے بدن پر سے تھیا رُتا ہو۔“<sup>۸</sup>

سرید کے عظیم معتقد اور ان کے سوانح نگار حالی لکھتے ہیں:

”.....گو کہ سر سید کو باعتبار عہدہ کے اُن سے کچھ تعلق نہ تھا مگر مسٹر شیکپیز  
اور مسٹر شیکپیز سے اُن کی بہت راہ و رسم تھی۔ جب بجنور میں بغاوت  
کے آثار نمودار ہونے لگے اور حالت خطرناک ہوئی تو مسٹر شیکپیز بہت  
گھبرا کیں۔ سر سید کو جب یہ حال معلوم ہوا تو جا کر اُن کی تشغیل کی اور کہا  
کہ جب تک ہم زندہ ہیں آپ کو گھبرانا نہیں چاہیے۔ جب آپ  
دیکھیں کہ ہماری لاش کوٹھی کے سامنے پڑی ہے اُس وقت گھبرانے کا  
مظہا اقتنہ نہیں۔“ ۹

جان شاری کے اس جذبے کے معاملے میں سر سید کی دلی کیفیت کیا تھی، یہ انہی کے  
الفاظ میں ملاحظہ فرمائیے:

”ہم اپنے دل کا حال بیان کرتے ہیں کہ جناب مسٹر الیگزینڈر شیکپیز  
صاحب بہادر دام اقبالہ اور جناب مسٹر جارج پا مر صاحب بہادر دام  
اقبالہ جو جو اخلاق اور عنایت ہمارے حال پر فرماتے تھے ان اخلاقوں  
اور عنایتوں نے ہمارے دل میں ایسی محبت ان صاحبوں کی ڈال دی تھی  
کہ ان صاحبوں کی خدمت گزاری میں ہم اپنی جان کی کچھ بھی حقیقت  
نہیں سمجھتے تھے۔ بے مبالغہ میں اپنے دل کی کیفیت بیان کرتا ہوں کہ  
محبت کے سبب ان صاحبوں کی نسبت جو وہم دل میں آتا تھا وہ براہی بردا  
و کھالی دیتا تھا اور جب اس وہم کا اثر دل پر پہنچتا تھا تو دل سے ایک  
محبت کا بہت بڑا شعلہ نکلتا تھا اور وہ ان صاحبوں کو گھیر لیتا تھا اور ہمارا  
دلی ارادہ یہ تھا کہ خدا نخواستہ اگر کوئی برا وقت آئے تو اول ہم پر وادی کی  
طرف قربان ہو جائیں، پھر جو کچھ ہو سو ہو۔“ ۱۰

انہوں نے اپنے اس دلی جذبے کا عملی مظاہرہ متعدد موقوں پر کیا۔ لکھتے ہیں:

”جب کہ جیل خانہ ٹوٹا اور گلینے تک سفر مینا کی سرکش پلٹن روز کی سے آ  
گئی اور ہم نے کنوئیں میں خزانہ ڈالا، بہت بُرا سخت وقت تھا اور جب

مسٹر الیگرینڈر شیکسپیر صاحب بہادر نے قیدیوں پر تن تہا حملہ کیا تو اس وقت سوائے میرے اور میرے ساتھی مسلمان دو افراد کے اور کوئی شخص صاحب مددوح کے ساتھ نہ تھا۔ مگر میری دانست میں دو وقتیں سے زیادہ سخت وقت کوئی ہم پر نہیں گزرا..... پہلا وقت وہ تھا جب دفعہ ۲۹ نمبر کی کمپنی سہارن پور سے بجنور میں آ گئی۔ میں اس وقت صاحب مددوح کے پاس نہ تھا۔ دفعہ میں نے سنا کہ قوچ باغی آ گئی اور صاحب کے بغلہ پر چڑھ گئی۔ میں نے یقین جان لیا کہ سب صاحبوں کا کام تمام ہو گیا مگر میں نے نہایت بربادی بات سمجھی کہ میں اس حادثہ سے الگ رہوں۔ میں تھیار سنبھال کر روانہ ہوا اور میرے ساتھ جو ایک لڑکا صیخ سن تھا، میں نے اپنے آدمی کو دو صیت کی، میں تو مرنے جاتا ہوں مگر جب تو میرے مرنے کی خبر سن لے تب اس لڑکے کو کس ہمن کی جگہ پہنچا دیجیو۔ مگر ہماری خوش نصیبی اور نیک نیتی کا یہ پھل ہوا کہ اس افت سے ہم بھی اور ہمارے حکام بھی سب حفظ ہے مگر مجھ کو ان کے ساتھ اپنی جان دینے میں کچھ در لیغ نہ تھا۔ ॥

اس افت سے حفظ ہے کا سبب سر سید یہ بتاتے ہیں کہ جب وہ ”صاحب مددوح“ کے ہاں پہنچے تو انہیں معلوم ہوا کہ وہ پلٹن دراصل ”بیٹور بد لی مراد آباد جاتی ہے۔“ ॥

”برے سخت وقت“ میں سفر بینا کی جس ”سرکش“ پلٹن کا ذکر سر سید نے کیا ہے اس کے متعلق اپنے خدشات بیان کرتے ہوئے وہ لکھتے ہیں:

”ہم کو کچھ امید نہ تھی کہ آج کی رات خیر سے گزرے گی اور بڑا اندریش ہم کو حکام انگریزی اور جناب میم صاحبہ کا تھا کیونکہ یہ نمک حرام کم سخت تسلیگ خاص حکام انگریزی کے فضان پہنچانے کے درپے تھے..... ہم جب اس رات کوئی پر آن کر بیٹھے ہیں تو اس ارادے سے نہیں آئے تھے کہ ہم زندہ یہاں سے پھر اپنے گھر پر آئیں گے۔“ ॥

دوسرے خاص سخت وقت کے بارے میں سر سید لکھتے ہیں:

”دوسرے زمانہ وہ ہے کہ جب جون کی آنھوں رات کو باغیوں نے حکام یورپیں کے قتل کا ارادہ کیا اور مجھ کو خبر ملی اور فی الفور میں نے مسٹر الیگزینڈر شیکسپیر صاحب بہادر کو اجلاس دی۔ وہ رات جس مصیبত سے گزری ہم سے اُس کا بیان نہیں ہو سکتا۔“ ۲۱

یہ دوسرا واقعہ نواب محمد خاں کے پھانسپا ہیوں سے متعلق ہے۔ سر سید نے ذاتی حکمت عملی سے کام لے کر نواب کو انگریزوں کی بجنور سے بحفاظت روائی پر قائل کر لیا اور ان کی غیر موجودگی کے عرصہ کے لئے ضلع تحریری طور پر نواب کے پرد کر دیا گیا جس کا مضمون خود سر سید نے اپنے ہاتھ سے لکھا۔ انگریزوں کے چلے جانے کے بعد سر سید نے بھی وہاں سے نکل جانے کی کوشش کی مگر نواب نے انہیں بلوا کر حسب سابق اپنے عہدے پر کام کرتے رہنے کی ہدایت کی۔ سر سید ذہنی طور پر نواب کو قبول نہ کر سکے اور اُس کے انتظام کو غیر متوازن کرنے کے لئے ان کی تین رکنی خفیہ کمیٹی نے عدم تعاون کا منصوبہ بنایا جس کی تفصیل بیان کرتے ہوئے وہ لکھتے ہیں:

”جب کنوب نے ہم کو کہا کہ تم سب اپنا اپنا کام کرو، اُس وقت میں نے اور سید تراب علی تھیصل دار اور پنڈت رادھا کشن ڈپی انسپکٹر نے یا ہم مشورہ کیا اور آپس کی ایک کمیٹی بنائی اور یہ تجویز کی کہ ہم میں سے کوئی شخص کوئی کام نہ کرے جب تک کہ یا ہم کمیٹی کے اُس کی صلاح نہ ہو لے۔ چنانچہ اُسی وقت کام کرنے کے باب میں یہ رائے ٹھہری کہ سر سید تراب علی تھیصل دار بجنور کو جو ضروری حکم نواب کا پہنچ اُس کو لا چار تھیل کریں اور باقی احکام سب ملتوی پڑے رہنے دیں اور باقی مال گزاری، بجز اس قدر روپیہ کے جس سے تجوہ اعمال تھیصل و تھانہ تقسیم ہو جائے، اور کچھ وصول نہ کریں۔ چنانچہ انہوں نے ایسا ہی کیا اور بخشی رام تھیل دار کی معرفت کر دے۔ بھی خیر خواہ سر کار اور ہمارا ہم راز تھا، جو

مال گزار آیا اُس کو فہمائش کی گئی کہ روپیہ مت دے..... اور نسبت اجرائے کار دیوانی یہ رائے نہبہی کہ جب تک ہو سکے، میں صدر امین بوجب آئیں سرکار دو لٹ مدار انگریزی کام کرتا رہوں اور کسی طرح کا تعلق نواب سے اس کام کا نہ رکھوں، چنانچہ مجھے صدر امین نے ایسا ہی کیا اور جو روپکاریاں اور روپریٹس قابل ارسال بحضور جناب صاحب نج بہادر تھیں ان میں علی الاعلان کچھ بھری میں بھی حکم تحریر ہوتا رہا کہ بحضور جناب صاحب نج بہادر بھی جا سیں۔ اس میں فائدہ یہ تھا کہ عوام یہ سمجھتے تھے کہ حکام انگریزی کا اسلط بدستور ہے، البتہ نواب کو یہ امر بہت ناگوار تھا اور ایسی باتوں سے اُس کی دشمنی ہمارے ساتھ زیادہ ہوتی جاتی تھی مگر ہم کو توقع تھی کہ ہمارے حکام بہت جلد پھر ضلع میں تشریف لاتے ہیں۔” ۱۵

نواب نے سر سید کو تخلیہ میں بلا کر انہیں اپنے ساتھ شریک ہونے کے عوض جا گیر کی پیشکش کی مگر وہ نہ مانے بلکہ بڑی دلیری کے ساتھ اُس کے ساتھ پر کہا کہ ”اگر تمہارا ارادہ ملک گیری اور انگریزوں سے لڑنے اور مقابلہ کرنے کا ہے تو میں تمہارے شریک نہیں ہوں..... خدا کی قسم نواب صاحب، میں صرف تمہاری خیر خواہی سے کہتا ہوں کہ تم اس ارادہ کو دل سے نکال دو، حکام انگریزی کی عمل داری کبھی نہیں جائے گی..... اگر تم مجھ کو انتظام ملک میں شریک کیا چاہتے ہو تو جناب صاحب گلکشہ بہادر سے اجازت منگا لو اور یہ اقرار کر لو کہ کوئی کام نہیں کرنے کے جب تک پہلے اُس کی منظوری جناب صاحب گلکشہ بہادر سے حاصل نہ کر لیں۔“ ۱۶

سر سید اپنے منصوبے پر عمل کرتے رہے اور انگریزوں کو نواب کی خبریں پہنچاتے رہے۔ منیر خاں جہادی کا ذکر کرتے ہوئے انہوں نے اپنی اس ”خبر نویسی“ کا بر ملا اعتراف کیا ہے۔ لکھتے ہیں:

”منیر خاں جہادی نے بجنوڑ میں بہت غلغلہ مچایا اور مجھے صدر امین اور رحمت خاں صاحب ڈپی گلکشہ اور میر سید تراب علی تحصیلدار بجنوڑ پر یہ

الزام لگایا کہ انہوں نے انگریزوں کی رفاقت کی ہے اور ان کو زندہ بجنور سے جانے دیا ہے اور اب بھی انگریزوں سے سازش اور خط و کتابت رکھتے ہیں اس لئے ان کا قتل واجب ہے، اور وہ حقیقت ہماری ”خفیہ خط و کتابت“ جتاب مشرجان کری کرافت لے کن صاحب بہادر سے جاری تھی۔“ کہا

اُدھر ضلع کے ہندو چودھریوں نے سر اٹھایا اور ان کی نواب کی سپاہ کے ساتھ لڑائیاں اور چھڑپیں ہو نے لگیں۔ بالآخر انہوں نے بجنور پر لشکر کشی کر دی۔ نواب اور اُس کے ساتھی بھاگ کر نجیب آباد چلے گئے۔ عین لڑائی کے وقت اور اُس کے بعد سر سید اور ان کے ساتھی جس کیفیت میں بتاتے ہیں، وہ ملاحظہ فرمائیے:

”جبکہ بجنور میں لڑائی ہوئی تو ڈپٹی گلکش صاحب ہدوڑ میں تھے اور ہماری کمیٹی کے میتوں ممبر یعنی، میں اور سید تراب علی تھویل دار بجنور اور پنڈت راوھا کشن ڈپٹی اسپکٹر، بجنور میں اپنے اپنے مکان بند کئے بیٹھے تھے اور جو صدمہ ہمارے دل پر تھا اُس کا بیان کرنا ممکن نہیں کیونکہ ہمارے خیال میں بھی نواب کی شکست ہوئی نہیں آتی تھی اور خوب ہم کو یقین تھا کہ نواب ہم میتوں کی جان نہیں بختے کیونکہ سچا جرم طرفداری اور خیر خواہی سرکار اور خفیہ خط و کتابت کا، جو اُس نے ہماری طرف لگا رکھا تھا، اُس کے سوا یہ بڑا شہر اُس کے دل میں پیدا ہوا تھا کہ چودھریوں کا لڑنا، علی الخصوص چودھریان بجنور کا مقابلہ پیش آتا، یہ ہم لوگوں کے انگو سے ہوا حالانکہ ہم اس اخیر الزام سے بالکل بری اور بے خبر تھے۔ جبکہ نواب کی شکست ہوئی، ہم نے اپنی زندگی دوبارہ سمجھی اور یہ بات چاہی کہ لگنگا پار میرٹھ چلے آئیں کیونکہ جو ظالم ہمارے سر را ہو رہا تھا اور ہم کو بجنور سے نہیں نکلنے دیتا تھا، نہ رہا تھا..... ہم نے چودھریان بجنور سے چند روز تک نہایت عاجزی سے التجا کی مگر انہوں

نے ہم کو نہ نکلنے دیا..... ان کو یہ خیال ہوا کہ ان کے چلے جانے سے انتظام ضلع کا نہ ہو سکے گا اور رعایا کے دل ٹوٹ جائیں گے مگر ہم کو یہاں کے رہنے سے کمال رنج تھا کہ ہم نہایت بے بس اور بے کس تھے اور ہمیشہ ہم کو یقین تھا کہ اب نواب بجنوڑھیں لے گا اور ہم پکڑے اور مارے جائیں گے۔”<sup>۱۸</sup>

نواب اور اُس کے ساتھیوں نے اپنی جمیعت کو جمیع کرنا شروع کر دیا۔ چودھری گھبرائے۔ انہوں نے نواب کے خوف سے انگریزوں سے مدد چاہی۔ سر سید کی بھی یہی کیفیت تھی اور انہیں اپنی جان کے لالے پڑے ہوئے تھے۔ وہ چودھریوں سے واپس آنے کا بہانہ بنا کر بجنوڑ سے ہلدور پہنچتا کہ گنگا پار کر جائیں۔ اُدھر انگریزوں نے چودھریوں کی درخواست قبول کی، ضلع میں تھوڑی سی فوج بھیجنے کا وعدہ کیا اور اُس وقت تک کے لئے سر سید اور رحمت خاں کو ضلع کے ایڈپسٹریٹ مقرر کر دیا۔ سر سید لکھتے ہیں:

”جب یہ حکم ہمارے نام پہنچا تو ہم نے اُس کی اطاعت کرنی اپنی کمال عزت سمجھی اور میں اور محمد رحمت خاں صاحب بہادر ڈپٹی گلکشہر ہلدور سے بجنوڑ میں آئے اور انتظام ضلع اپنے ہاتھ میں لئے اور اشتہارات عملداری سرکارِ دولت مدار کے جاری کئے اور تمام ضلع میں سرکار کمپنی انگریز بہادر کے نام سے منادی پڑوائی۔“<sup>۱۹</sup>

آگے چل کر وہ لکھتے ہیں:

”جب ضلع ہمارے پرد ہوا تو میری یہ رائے تھی کہ پرانے لفظ منادی کے لیعنی ”خلق خدا کی، ملک بادشاہ کا، حکم کمپنی صاحب بہادر کا“ بدلتے جائیں اور بجائے ”ملک بادشاہ کے“ پکار جائے کہ ”ملک ملکہ معظمہ وکٹوریا شاہزادن کا“ کیونکہ منادی میں ایسے الفاظ چاہیں کہ جن سے عوام انس بغیر شک کے یہ بات سمجھے کہ درحقیقت ملک کس کا ہے اور ہمارا بادشاہ کون ہے اور ہم کس کی رعیت ہیں؟ لیکن بلا اجازت حکام

صرف اپنی رائے سے اس دستورِ قدیم کو بدلنا مناسب نہ جانا اور اس باب میں ایک خاص رائے دینی دوسرے وقت پر موقوف رکھی۔” ۱۱

اس اشائیں مختلف مقامات پر ہندوؤں اور مسلمانوں میں خوں ریز جھٹر پیش شروع ہو گئیں۔ گینہ میں مسلمانوں کا بار بار قتل عام کیا گیا اور ان کے مکانات نذر آتش کر دئے گئے۔ اپنے مہربان ہندو چودھریوں کی گینہ پر چڑھائی کا ذکر کرتے ہوئے ایک مقام پر سرید خود لکھتے ہیں:

”گینہ میں مشہور ہوا کہ چودھری بده نگہ ہزاروں آدمی اور توپ لے کر گینہ پر چڑھائے۔ اس وقت رات میں مسلمانان گینہ نے بھاگنا چاہا اور پیادہ پا عورتوں اور بچوں کو لے کر چلے اور راستہ میں لٹے اور عورتیں زخمی ہوئیں اور اچھے اشرافوں کی بڑی بے عزتی ہوئی اور بشوئی ان سب خرایوں کے، جو مسلمانوں پر اور عورتوں پر ہوئیں، سرنشا اور سرغنا اور باعث تھے۔ سید تراب علی تھیل دار ہم سے کہتے تھے کہ اس وقت جو مصیبت اُن کی اور مولوی محمد علی اور اور بھلے مانس مسلمانوں کی عورتوں اور بچوں پر گزری تھی اور جو بے عزیزیاں بھلے مانسوں کی ہوئی ہیں، کہنے کے لائق نہیں ہیں۔“ ۱۲

ان لڑائیوں کے دوران نواب کی طرف سے احمد اللہ خاں بخور پر چڑھا گیا۔ اس وقت کی افراتفری کا ذکر کرتے ہوئے وہ اپنی کیفیت یوں بیان کرتے ہیں:

”مجھ صدر امین اور ڈپٹی صاحب نے مکان تھیل کو بند کر کے اور پانچ سات آدمی، جو ہمارے ساتھ تھے، اُن کو لے کر اور تھیار بندوق سے آرستہ ہو کر اس دھیان میں ہو بیٹھے کہ اب احمد اللہ خاں بخور میں آتا ہے۔ جہاں تک ممکن ہو گا، ہم اُس سے لڑیں گے، آخر کار مارے جائیں گے اور جس قدر خطوط اور کاغذات از طرف حکام انگریزی درباب انتظام ضلع ہمارے پاس آئے تھے اور جتنی روپریں کہ ہم نے یہاں

سے روانہ کی تھیں اور ان کی نقلیں ہمارے پاس موجود تھیں، ان سب کو  
ہم نے بظیرِ دوراندیشی جلا دیا۔ ۲۲

چودھریوں نے ہلدور کو بھاگ جانے کا پروگرام بنایا۔ سر سید کو بھی یہی رائے دی گئی لہذا  
وہ بھی رات کے آخری حصے میں وہاں سے چل کر صبح ہلدور میں چودھریوں سے جا ملے گردوہاں  
بھی انہیں امن نہ ملا۔ احمد اللہ خاں نے ہلدور پر بھی دھاوا بول دیا۔ چاروں طرف خندق کھدی  
ہوئی تھی۔ لہائی جاری تھی کہ علاقے کے چاروں کونوں میں آگ بھڑک اٹھی اور آمد و رفت کے  
راستے بند ہو گئے۔ لہذا احمد اللہ خاں دوسری طرف چلا گیا۔ اُس کے چلے جانے کے بعد  
چودھریوں کے آدمیوں کی تین ہزار جمعیت اکٹھی ہوئی، مسلمانوں کا قتل عام کیا گیا اور ان کے  
گھر پھونک ڈالے گئے۔ اس ظلم پر بھی سر سید کا دل نہیں پیچتا بلکہ اس کے برعکس مسلمانوں ہی  
پر فساد کی بنیاد ڈالنے کا الزام لگا کر انہیں غیر مہذب گالیاں دیتے ہیں۔ ملاحظہ فرمائیے:

”چودھری صاحبوں نے تمام راستہ ہلدور کے گھیر لئے اور جس قدر  
مسلمان حلوائی اور چیپی اور کمہار وغیرہ ہلدور میں دستیاب ہوئے، سب  
کو برابر قتل کر دیا اور بہت سی عورتیں گرفتار ہو کر کوئی میں قید کی گئیں اور  
کچھ عورتیں بھی ”اتفاقی“ ماری گئیں اور کچھ مرد اور کچھ عورتیں اور پچے  
زخمی بھاگ کر چاند پور پہنچے۔ جو حلوائی اور چیپی مقدس اور حرام  
زادہ تھے اور ” غالباً“ انہوں نے بھی اُس روز ہلدور میں فساد کیا تھا اور  
آگ لگائی تھی، اُسی روز مچ اپنے اہل و عیال کے احمد اللہ خاں کے  
ساتھ چلے گئے تھے۔ یہاں لوگ تھے جو اپنے تینیں بے قصور سمجھ کر ہلدور  
میں رہ گئے تھے۔ غرض کہ شام تک ان لوگوں کا برابر قتل رہا اور جس قدر  
گھر مسلمانوں کے وہاں تھے وہ سب جلا دئے گئے اور ان کے ساتھ  
ہندوؤں کے بھی بہت سے گھر، جو نیچے میں آگئے، جل گئے اور ہلدور کا یہ  
حال ہو گیا کہ بیڑوں پکی حومیوں کے کوئی گھر جلتے اور خراب ہونے اور  
لئے سے باقی نہیں رہا۔ پھوٹس کا نام ہلدور میں سے جاتارہ، یہاں تک

کہ اگر کوئی چیز یا ایک پھنس کا تکا اپنا گھونسلا بنانے کو قرض مانگتی تو بھی  
نہ ملتا۔“ ۳۷

سرسید اس دوران ہندو چودھریوں کے مہمان کے طور پر مکان کے اندر بیٹھے سفا کی کا یہ  
مظاہرہ دیکھتے رہے مگر اپنے معزز چودھری ”صاحبان“ کو مسلمانوں کے خون سے اپنی بیاس نہ  
بچانے کی رائے تک بھی نہ دے سکے۔ انہیں تو خود اپنی جان کی پڑی ہوئی تھی۔ لکھتے ہیں:

”ہندوؤں کو مسلمانوں سے اس قدر عداوت ہو گئی کہ چند آدمی جو  
اتفاقیہ ہلدور میں وارد تھے، وہ بھی مارے گئے۔ گنوار بخوبی پکار پکار کر ہم  
لوگوں اور ڈپنی صاحب کی نسبت صاف صاف کہتے تھے کہ گویہ لوگ  
چودھریوں سے ملے ہوئے ہیں مگر مسلمان ہیں، ان کو بھی مار ڈالنا  
چاہیے۔ مگر چودھری رندھیر سگھنے ہماری بہت حفاظت کی اور کھلا بھیجا  
کہ دروازہ مضبوط کر کے اندر بیٹھے رہو اور کسی اپنے نوکر کو بھی باہر نہ نکلے  
دو، ایسا نہ ہو کوئی مار ڈالے۔ اس سبب سے تین روز تک ہم کو ہلدور میں  
پانی اور کھانے کی بہت تکلیف رہی۔“ ۳۸

اس کے بعد سر سید کے فرار کی الٹنا ک داستان شروع ہوتی ہے جو مختصرًا انہی کے الفاظ  
میں ملاحظہ فرمائیے:

”جب یہ حال ہوا تو پھر ہم نے اپنا قیام ہلدور میں بھی مناسب نہ جانا  
اور تمام ضلع میں کوئی اور ایسی جگہ بھی نہ تھی جہاں ہم رہ سکتے۔ اس مجبوری  
سے ضلع کا چھوڑنا ضرور پڑا۔ انسیوں میں تاریخ کا دن جس طرح ہو سکا ہم  
نے ہلدور میں بس رکیا۔ گیارہ بجے رات کے ہم پیاراہ پاؤہاں سے نکلے  
اور نہایت مشکل اور تباہی سے راستہ کاٹا۔ صبح ہوتے ہم لوگ مع ڈپنی  
صاحب اور مختصر اداس اور باکلے رائے خزانی کے قریب موضع پھیاں  
کے پہنچ۔ وہاں معلوم ہوا کہ پھیاں میں بہت لوگ ہمارے لئے اور  
مارنے کو جمع ہیں اس لئے اس راہ کو چھوڑنا ضرور پڑا اور پلانہ کا راستہ

اختیار کیا۔ جب موضع پلانہ کی سرحد میں پہنچے، دفعہ دو ہزار گناہ مسلح ہم پر دوڑے اور ہمارے لوٹنے اور قتل کا ارادہ کیا۔ مگر بخشی سنگھ پڑھان موضع پلانہ نے مجھ کو اور ڈپی صاحب کو پہچانا اور ان گناہوں کو روکا اور خود ساتھ ہو کر بحفاظت تمام اپنے گاؤں کی سرحد سے نکال دیا۔ جبکہ ہم موضع گھیر کی میں پہنچ تھے وہاں کے زمینداروں نے ہماری بہت خاطر کی اور ہم کو پانی اور دودھ پلایا اور ہر طرح سے ہماری اطاعت کی اور چند آدمی ساتھ ہوئے تاکہ چاند پور تک پہنچا دیں۔ چاند پور میں اس سے زیادہ مصیبت ہماری قسمت میں لکھی تھی کہ جب ہم قریب دروازہ چاند پور کے پہنچے اور بدمعاشان مسلمانان چاند پور کو ہمارے آنے کی خبر ہوئی، دفعہ محلہ بتیا پارہ میں ڈھول ہوا اور صد ہا آدمی توار اور گنڈا سہ اور ٹلنچہ اور بندوق لے کر ہم پر چڑھ آئے۔ ۱۵

آگے چل کر وہ اس کا سبب یوں بیان کرتے ہیں:

”چاند پور میں جو ہم پر آفت پڑی گو اصلی مٹا اس کا یہی تھا کہ ہم سرکار کے خیر خواہ اور طرف دار تھے اور اعلانیہ سرکار کی طرفداری کر کے انتظام ضلع کا اٹھا لیا تھا لیکن اس قدر عام بلوے کے ہمارے پر ہونے کا یہ سبب تھا اور سب بلوائی پکار پکار کر کہتے تھے کہ چودھریوں سے سازش کر کے گئیہ میں مسلمانوں کو مروا دیا اور لوگوں کی جور و بیٹی کی بے عزتی کروائی اور ہلکوں میں اپنے سامنے مسلمانوں کو ذبح کروایا، اب ہم زندہ نہ چھوڑیں گے۔ چنانچہ یہ سب باقیں ہم اپنے کان سے سنتے تھے۔ اور ہلکوں سے حلوائیاں اور جھپپیوں کے زخمی مردا اور عورت اور بچے جو بچ کر بھاگے تھے، وہ تھوڑی دیر پہلے ہم سے چاند پور میں پہنچ چکے تھے۔ ان کا حال دیکھ کر زیادہ تر لوگ ناراض ہو رہے تھے کہ ہم بے گناہ دفعہ وہاں جا پہنچے۔“ ۱۶

داستان کو جاری رکھتے ہوئے سر سید لکھتے ہیں:

”ہمارے مارے جانے میں کچھ شبهہ باقی نہ تھا مگر فوج میر صادق علی رئیس چاند پور ہماری مدد کو پہنچے اور اپنے رشتہ داروں اور ملازمان کو ساتھ لے کر ان مفسدوں کو روکا۔ اس عرصہ میں اور بہت سے آدمی شہر کے ہماری اعانت کو آئے اور ان بذاتوں کے ہاتھ سے ہم کو بچایا اور میر صادق علی ہم کو اپنے مکان پر لے گئے اور وہاں امن دیا۔ دوسرے روز خود ساتھ ہو کر موضع چھولہ تک پہنچا دیا۔“ ۲۸

واضح ہو کر یہ میر صادق علی وہی شخصیت ہیں جن کا تعلقہ بعد میں ”اس جنم میں کہاں کی عرضی با دشاد دہلی کے دفتر سے برآمد ہوئی تھی، سرکار نے ضبط کر لیا تھا“ ۲۹ اور جب سر سید کو ان کی خدمات کے عوض یہ تعلقہ دینا تجویز کیا گیا تو انہوں نے اس کے لینے سے انکار کیا۔ بالآخر سر سید کے مصائب کا آخری مرحلہ ہے وہاں۔ لکھتے ہیں:

”وہاں سے ہم بچھراوں گئے اور وہاں سے عرضی مفصل سرگزشت کی بکھوری حکام لکھی اور چند روز بسبب بیماری کے مقام کر کے ڈپٹی صاحب براؤ خوجہ، بعد پہنچانے اپنے اہل و عیال کے، اور میں صدر امین سیدھا بمقام میرٹھ بکھوری حکام عالی مقام حاضر ہوئے۔“ ۳۰

حالی لکھتے ہیں ”جس وقت وہ (سر سید) میرٹھ میں پہنچے ہیں ان کے پاس چھ پیسے اور اس پہنچے ہوئے گرتے کے سوا جو وہ پہنچے ہوئے تھے، اور کچھ نہ تھا۔“ ۳۱

نمک حال نو کر کے لئے آقا کی عزت افزاں کی کس قدر صرفت و شادمانی اور فخر کا باعث ہوتی ہے، اس کا احساس وہی کر سکتا ہے جس پر یہ کیفیت گزر چکی ہو اور اسے بیان کرنے کی صلاحیت بھی رکھتا ہو۔ اس موقع پر سر سید کے ذاتی محسوسات کیا تھے، ملاحظہ فرمائیے:

”میں نہایت متأمل ہوتا ہوں اس اگلی بات بیان کرنے سے کہ میں اپنی نسبت آپ لکھتا ہوں، اور پھر مجھ کو اس کے لکھنے پر اس لئے دلیری ہوتی ہے کہ درحقیقت میں خود نہیں لکھتا بلکہ اپنے آقا کی بات بیان کرتا

ہوں، اور پھر مجھ کو نہایت خوش ہوتی ہے کہ گوئیرے آقا نے میری نسبت بات کہی ہو میں کیوں نہ اُس کو کہوں اور کس لئے نہ لکھوں کہ اپنے آقا کی بات سے خوش ہونا اور اُس کو بیان کر کے اپنا فخر کرنا نوکر کا کام ہے۔ یعنی جب میں میرٹھ آیا اور بیماری نے مجھ کو مکمال ستایا تو میرے آقا مسٹر جان کری کرافٹ وُن صاحب بہادر دام اقبالہ صاحب نجح اور اسچیل کمشنر میری عزت بڑھانے کو مجھے دیکھنے آئے اور مجھ سے یہ بات کہی کہ تم ایسے نمک حلال نوکر ہو کہ تم نے اس نازک وقت میں بھی سرکار کا ساتھ نہیں چھوڑا اور پاوجود یہکہ بجنور کے ضلع میں ہندو اور مسلمان میں مکمال عدالت تھی اور ہندوؤں نے مسلمانوں کی حکومت کو مقابلہ کر کے اٹھایا تھا اور جب ہم نے تم کو اور محمد رحمت خاں صاحب بہادر ڈپٹی گلکشہ کو ضلع سپری کرنا چاہا تو تمہاری یہکہ خصلت اور اچھے چلن اور نہایت طرفداری سرکار کے سب تمام ہندوؤں نے، جو بڑے رئیس اور ضلع میں نایی چودھری تھے، سب نے مکمال خوشی اور نہایت آرزو سے تم مسلمانوں کا اپنے پر حاکم بنتا قبول کیا بلکہ درخواست کی کہ تم ہی سب ہندوؤں پر ضلع میں حاکم بنائے جاؤ، اور سرکار نے بھی ایسے نازک وقت میں تم کو اپنا فخر خواہ اور نمک حلال نوکر جان کر مکمال اعتماد سے سارے ضلع کی حکومت تم کو سپرد کی اور تم اُسی طرح وفادار اور نمک حلال نوکر سرکار کے رہے۔ اس کے صلے میں اگر تمہاری ایک تصویر بنا کر پشت ہاپٹ کی یادگاری اور تمہاری اولاد کی عزت اور فخر کو رکھی جائے تو بھی کم ہے۔ میں اپنے آقا کا مکمال شکر ادا کرتا ہوں کہ انہوں نے مجھ پر ایسی مہربانی کی اور میری قدر دانی کی۔

خدا آن کو سلامت رکھے۔ آمیں، اے

انگریز ”بہادر“ نے اپنا وعدہ پورا کیا اور آن کی ساختہ سر سید کی مذکورہ تصویر آج ہمیں

سکولوں، کالجوں اور یونیورسٹیوں کے نصاب اور ذرائع ابلاغ میں بڑی آب و تاب سے جگہگاتی نظر آتی ہے جس کی چکا چوند ہمارے دانشوروں کے ذریعے آئندہ کئی نسلوں تک منتقل ہوتی محسوس ہوتی ہے۔

جب ذرا صحت ہوئی تو سریں میرٹھ سے والدہ کا حال دریافت کرنے کے لئے دہلی گئے۔ دہاں جا کر معلوم ہوا کہ ان کے آقا انگریز بہادر کی فوج کے سپاہی دہلی کی "فتح" کی خوشی میں آٹھ دس روز پیشتر ان کے گھر کا تمام سامان لوٹ کر لے گئے تھے۔ ان کی والدہ اپنی نایبنا بہن کے ساتھ حوالی چھوڑ کر اپنی ایک خدمتگار لاوارث بڑھیا کی کوٹھڑی میں چلی آئی تھیں۔ تین دن سے ان کے پاس کھانے کو بھی کچھ نہ تھا، یہاں تک کہ گھوڑے کے دانے پر بستھی۔ وہ دو دن سے مکمل پیاسی تھیں۔ دور و نزد یک پانی میسر نہ تھا۔ سرید قلعہ میں گئے اور وہاں سے پانی کی صراحی لا کر والدہ کی پیاس بجھائی اور پھر حکامِ قلعہ کی اجازت سے سرکاری ڈاک کی شکرم پر والدہ اور خالہ کو بھاکر میرٹھ لے گئے۔ ۳۲

ای "فتح" کے جنوں میں بقول سریں ان کے بڑے ماموں "نواب و حید الدین خاں، جو ضعیف ہو گئے تھے، نماز عصر پڑھ رہے تھے، کسی سپاہی نے عین نماز کی حالت میں ان کے گولی ماری اور ان کا انتقال ہو گیا"۔ ۳۳

جب اپریل ۱۸۵۸ء میں انگریزی فوج بکھور پر دوبارہ تپڑے کے لئے روانہ ہوئی تو سریں بھی اُس کے ہمراہ تھے۔ اس مہم کے دوران ان کا مشغله کیا تھا، اُنہی کی زبانی ملاحظہ فرمائیے۔ ایک محارب کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"وُسْمَنْ بِهَاجَ نَكْلَا اُور بِجَزْ چِنْدْ تُوپُوں اور بندوقوں کے فَارِزْ کرنے کے اُس سے اور پکھنہ ہو سکا۔ خاص آنبہ سوت پر، جو بہت مشکل اور سورچ کے لئے بہت عمدہ جگہ تھی اور غنیم نے بہت مدت سے یہاں مورچ درست کیا تھا، اس کو بھی چھوڑ کر بھاگ گیا۔ یہاں تک کہ سینکڑوں آدمی جنگل اور سڑک پر ہتھیار بکھرے ہوئے تھے اور ہر ہر قدم پر لاش پڑی

تھی۔ میں، جو شکرِ محارب کے پیچھے پیچھے چلا آتا تھا، قصدِ الاشون کو دیکھتا کہ شاید کوئی شناخت میں آئے مگر کوئی نامی آدمی نہیں مارا گیا، البتہ دو لاشیں تلنگان نمک حرام کی نظر پڑیں اور میری دانست میں تھیں تھیں تین سو ساڑھے تین سو آدمی ”غشیم“ کا مارا گیا اور سرکار کی طرف بجز ایک آدمی کے اور کسی کا نقصان نہیں ہوا۔<sup>۳۲</sup>

پا آخ بجنور پر پیغام ہوا تو سر سید نے بھی کچھی صدر امین کی کھول دی۔ اس تمام قصہ میں انگریزی سرکار کے جن تین مسلمان اہل کاروں نے ”نیک نامی“ حاصل کی آئی کے کارنا موں کی تعریف میں الیگزینڈر شیکسپیر کلکشن و محریٹ ضلع بجنور نے اپنی چھٹی نمبری ۵۶۰ مورخہ ۵ جون ۱۸۵۸ء کے ذریعے رابرٹ الیگزینڈر کمپنی کے نام جو رپورٹ پیش کی اس کے چیدہ چیدہ نکات ملاحظہ فرمائے:

”ہم آپ کی خدمت میں بلا توقف گزارش کرتے ہیں کہ در باب آن اہل کاران کے جنہوں نے غدر میں عمدہ کام کئے ہیں اور اپنی ناموری حاصل کی..... نقشہ معمولی ارسال کرتے ہیں نسبت رحمت خاں صاحب ڈپی کلکشن ضلع بجنور اسید حمد خاں صاحب صدر امین اور میر تراب علی صاحب تحصیلدار ضلع بجنور کے اور حالات مفصلہ تحریر کئے جاتے ہیں کہ موید اس کے ہیں۔“<sup>۳۳</sup>

”جو صورت اس ضلع کی وقت شروع غدر کے تھی آپ کو بخوبی روشن ہے۔ فوج سرکار نے یہاں کچھ نہ تھی اس سبب سے کچھ اندیشہ ایسے امر کا نہ ہوا اور نہ کچھ مذیہ کرنی پڑی۔ صرف دو مرتبہ البتہ اندیشہ ہوا تھا جب چند نفر تھے تھوڑے دلوں کے واسطے یہاں آئے تھے۔ بہت ضروری یہ تدبیر تھی کہ بندوبست ضلع کا بدستور قائم رہے اور کسی وجہ کی بدعت اور دنگ نہ اپ صاحب اور اُن کے لواحقین کی جانب سے ہونے نہ پائے۔ سو ایسا سامان جس سے یہ تدبیر کامل ہو سکتی اُس وقت بہت مشکل تھا اور

اشد ضرورت تھی کہ خبر معتبر نسبت ارادہ اور حال ہر قسم کے لوگوں کے ہم کو پہنچا کرے۔ چنانچہ ہم نے مدد کے واسطے افسران موصوف سے مشورہ اس امر کا کیا اور ان افسروں نے اُس مصیبت کے وقت میں ایسی عمدہ مدد ہماری کی کہ جس کا بیان مفصل نہیں ہو سکتا۔ ہم کو یقین کامل ہے کہ اگر افسران موصوف ہماری مدد نہ کرتے تو اتنی مدت تک صاحبان انگریز کا اس ضلع میں ٹھہرنا بہت دشوار تھا۔ اور نیز انہی تین صاحب سے واسطے مدد پر مناسب کے اُس وقت بھی مشاورت کی گئی تھی جب ضلع کا حال بگڑنے لگا اور معلوم ہوا کہ نواب صاحب مسلح سپاہیوں کو بھرتی کرتے ہیں کیونکہ اُس صورت میں خردواری بہت ہی لازم تھی اور نیز جس وقت سپاہیان رجمنٹ ۲۹ سہارن پور سے مراد آباد کو اس ضلع کی راہ سے آئی اور جیل خانہ ٹوٹ گیا اور خزانہ سرکاری کنوئیں میں ڈالنا مناسب معلوم ہوا اور چند تلکے اس پلٹن کے ہماری مدد کے واسطے بھیجے گئے۔ غرض ان ہر ایک وقت میں یہ تینوں صاحب بہت ہوشیاری اور جواں مردی کر کے ہمارے ساتھ مستعد رہے۔ آخوند جس رات ہم نے کیپ چھوڑنا مناسب جانا اگر صدر ایمن صاحب درمیان میں نہ ہوتے تو یقین تھا کہ نواب صاحب اپنے اہل کاران کو بدعت کی اجازت دیتے اور اغلب تھا کہ ہماری جان پر ضرور صدمہ پہنچا۔<sup>۳۶</sup>

”جب کہ ہم نے کپوچھوڑ دیا تو ان تین صاحبان نے بھی چھوڑ دیا۔ چنانچہ ڈپٹی صاحب مقام ہلدور کو، جہاں راجپوت رہتے ہیں، تشریف لے گئے اور صدر ایمن صاحب اور تھیصل دار صاحب نے موضع برکڑہ میں پناہ لی۔ دو صاحب ان میں سے عیالدار بھی تھے، اس سبب سر درست ہمارے ساتھ نہ چل سکے تھے بلکہ ان کا چلتا مناسب بھی نہ تھا اس واسطے کہ ان دونوں میں خبر گرم تھی کہ صبح شام میں دلی قلعہ ہوتی

ہے۔ اور ہم نے اس ضلع کو نواب صاحب کے سپرد اس امید پر کیا تھا کہ وہ کسی نفع کی حرکت نہ کریں۔ غرض اس صورت میں مناسب بھی تھا کہ حکامِ اہلی ہند، جو معتمد ہوں، اس ضلع میں موجود ہیں۔” ۳۷

”ویں فتح نہ ہوئی تو اس ضلع کے مسلمانوں کا حوصلہ بڑھ گیا اور ان افسروں کا وہاں رہنا بھی مشکل ہوا، بلکہ ۲۹ جون کو جب قریب چار سو آدمی جہادی منیر خاں سرگروہ کے ساتھ، واسطے جانے والی کے، اس ضلع میں آئے تھے اُس وقت ان صاحبوں کو جان کا بھی خوف تھا۔ اور ۱۶ اگست تک، جب نواب بخونر بھاگا، تب تک یہ افسر اعلانیہ خیرخواہی سرکار کی نہ کر سکے مگر بہت مشکل کے ساتھ حکامِ ضلع کو خبر دیتے رہے۔ کسی وقت میں ان صاحبوں کو اس بات کا وسوسہ نہیں ہوا کہ انہم کا رسکار غالب نہ رہے۔ چنانچہ جس وقت ان صاحبوں کو اجازت واسطے انتظامِ ضلع کے ہوئی تھی ڈپی صاحب اور صدر امین صاحب فی الفور مستعد اس کام کے ہوئے تھے اور باغاںت زمیندار ان قوم ہندو کے بندوبست کرنا شروع کیا تھا، مگر ۲۳ اگست کو چارونا چار ہلدور کو چلے گئے اور اس قبیہ پر مسلمان چڑھائے۔ اور اگر چہ راجپوت اور دیگر قوم ہندو، جو خیرخواہ سرکاری تھے، ان سے مقابلہ پیش آئے مگر مسلمان فتحیاب ہوئے۔“ ۳۸

”جب یہ مصیبت گز ری تو ڈپی صاحب اور صدر امین صاحب نے مع دیگر اشخاص کے بمشکل تمام چاند پور میں پناہ لی مگر وہاں بھی نہ شہر سکے، کس واسطے کہ باقی مسلمان ان سے بیانث خیرخواہی، سرکار کے بہت نفرت رکھتے تھے۔ اس سبب سے صد ہا مصیبت کے ساتھ دریا عبور کر کے ڈپی صاحب تو خوجہ اپنے ٹلن کو اور صدر امین صاحب میرٹھ کو تشریف لے گئے۔“ ۳۹

”غرض ان تینوں صاحب نے سرکار کی بہت ہی خیرخواہی کی۔ اگر ہم ان میں سے کسی کی زیادہ تر توصیف کریں تو نسبت سید احمد خاں صاحب کی ہی کر سکتے ہیں، کس واسطے کہ یہ صاحب بہت دانا ہیں، ان کی خیرخواہی ایسی جاں فشائی سے ہوئی ہے کہ اس سے زیادہ ہرگز ممکن نہیں۔ اور ہم کو یقین کامل ہے کہ قدر اور منزلت ان کی حکام کی نظر میں اس قدر ہے کہ بخلاف خیرخواہی کے ان کی ترقی عہدہ صدرالصدری پر جلد ہو گی اور ہماری بھی آرزو ہے۔ سوا اس کے ہم رپورٹ کرتے ہیں کہ انہی کی خیرخواہی کے سبب سے حکام انگریزی ضلع بجہور سے صحیح سلامت تشریف لائے اور بخلاف کا رگز اری اس وقت کے ضلع ڈپٹی صاحب اور ان کے سپرد ہوا، مناسب ہے کہ پیش دوسرو پیہ ماہواری، خواہ دائی خواہ جیں حیات، ان کے اور ان کے بڑے بیٹے کے سرکار سے عنایت ہو۔ اور یہ تجویز اس نظر سے ہے کہ ہم کو معلوم ہے کہ سید احمد خاں کا ارادہ ہے کہ بعد چند سال کے سیراقائم کی کریں، اس سبب سے زمینداری لینا مطلوب نہیں ہے۔“

”ان کا نقصان بھی بہت ہوا، کس واسطے کہ شروع غدر میں ان کے عیال اور اطفال والی میں تھے۔ اور ہم نے اس بات کو خوب دریافت کر لیا کہ بہبوب ان کی خیرخواہی کے باعیوں نے ان کے گھر کو لوٹ لیا۔ مکانات تو مل گئے ہیں مگر نقصان مال اور اسباب کا، جو دہلی اور بجہور میں ہوا، تخمیناً تیس ہزار تین سو چوراسی روپیہ کا قرار دیتے ہیں۔“

مذکورہ بالا رپورٹ انگریزوں کے حق میں سر سید کی جاں نثاران خدمات اور ”خبریں“ پہنچاتے رہنے کا سرکاری اعتراف ہے۔ اس کے صلے میں ان پر جنواز شات کی گئیں، ان کا ذکر انہی کے الفاظ میں درج ذیل ہے:

”اس کے عوض میں سرکار نے میری بڑی قدر رانی کی، عہدہ صدر الصلوی  
پر ترقی کی اور علاوہ اس کے دوسروں پیسے ماہواری پیش بھجو اور میرے  
بڑے بیٹے کو عنایت فرمائے اور خلعت پانچ پارچہ اور تین رقم جواہر،  
ایک شمشیر عمدہ قیمتی ہزار روپیہ کا، اور ہزار روپیہ لفڑ و اسٹلے مدد خرچ کے  
مرحمت فرمایا۔“ ۳۲

سرکاری رپورٹ میں آپ نے صاف ملاحظہ فرمایا کہ سر سید کا ارادہ ملک میں رہنے  
کا نہیں تھا، اس وجہ سے انہیں جا گیر لیتا منتظر نہ ہوا تو اس کے بد لے میں دونسلوں تک دوسو  
روپیہ ماہوار پیش قبول کر لی۔ بعد میں سر سید، ان کے رفقا اور سوانح نگاروں نے جا گیر لینے سے  
انکار کو ”تو می ہمدردی“ قرار دیا اور اس پر خوب حاشیے چڑھائے۔ سر سید نے اسے اس طرح  
بیان کیا:

”جب ہمارے دوست مرحوم مسٹر شیکپیر نے، جن کی مصیبتوں میں ہم  
اور ہماری مصیبتوں میں وہ شریک تھے، بعوض اس وفاداری کے تعلقہ  
جہان آباد، جو سادات کے ایک نہایت نامی خاندان کی ملکیت تھا اور  
لاکھ روپیے سے زیادہ کی ملکیت کا تھا، مجھ کو دینا چاہا تو میرے دل کو نہایت  
حد مذہب پہنچا۔ میں نے اپنے دل میں کہا کہ مجھ سے زیادہ کوئی نالائق دنیا  
میں نہ ہو گا کہ قوم پر قویہ بر بادی ہو اور میں ان کی جانداد لے کر تعلقہ دار  
ہوں۔ میں نے اس کے لینے سے انکار کیا اور کہا کہ میر ارادہ ہندوستان  
میں رہنے کا نہیں ہے، اور درحقیقت یہ بالکل بات تھی۔“ ۳۳

خواجہ الاطاف حسین حالی نے اس واقعے کے ضمن میں نواب محسن الملک کی طرف سے  
مولانا نذیر احمد کی لکھی ہوئی ایک تحریر کا حوالہ دیا ہے جس کے بیان میں یوں رنگ آمیزی کی گئی  
ہے:

”سر سید احمد خاں کو خُن خدمات غدر کے صدر میں ضلع بجہور کے ایک  
بڑے مسلمان رئیس باغل کا بڑا بھاری علاقہ سرکار نے دینا تجویز کیا تھا

مگر سید احمد خاں نے صرف اس وجہ سے اُس کے لینے سے انکار کیا کہ  
ایک مسلمان بھائی کے خون سے اپنی پیاس بجھانی ان کو کسی طرح گوارا  
نہیں ہو سکتی تھی۔“ ۲۳

سید ہی سی بات ہے کہ جب انہوں نے ہندوستان چھوڑنے کا فیصلہ کر ہی لیا تھا تو تعلقہ  
قبول نہ کرنا کوئی اہمیت نہیں رکھتا، مگر جذبات نگاری اسے اور ہی رنگ دے رہی ہے۔ اس کے  
عوض میں سر سید کی ماہوار پیش کے دوسروں پے (یا سالانہ ۲۲۰۰ روپے) کوئی کم معاوضہ نہ تھا،  
اس کی مالیت کا تعین اُس زمانے میں روپے کی قوتی خرید کے مطابق کرنا ضروری ہے۔ یہ امر  
قابل تحقیق ہے کہ سن ستاؤن میں انگریزوں کے حق میں سر سید کے ”کارناموں“ کا اصل مقصد  
کیا تھا؟ اگر وہ محض ان کی خیر خواہی کا دم بھرتے تھے اور ان کے ساتھ دلی طور پر مخلص تھے تو پھر  
انعام و اکرام قبول کرنے کے کیا معنی؟ اور خاص کرایے وقت میں جب اہل وطن پر افتاد پڑی  
ہوئی تھی اور وہ ان کے آقاوں کے ظلم و ستم کا تجھیش مشق بننے ہوئے تھے، یہ امر انہیں کسی طرح  
زیب نہیں دیتا تھا۔ زیادہ ان کا یہ حق ضرور بتاتا تھا کہ وہ ان ہنگاموں میں ہونے والے  
ذاتی نقصان کا معاوضہ وصول کر لیں۔ اس کے مقابلے میں ہمیں دہلی کے مولوی عبدالرحمٰن بہت  
بھلے لگے جنہیں ایک انگریز کی امداد کرنے کے صلے میں جا گیر کی پیشکش ہوئی تو انہوں نے اس  
انعام کو ٹھکراتے ہوئے انگریز افسر سے کہا کہ ”آپ نے میری سوچ کو غلط سمجھا۔ میں نے آپ  
کی امداد انعام لینے کے لئے نہیں کی تھی بلکہ یہ مسئلہ میری سمجھ میں اسی طرح آیا تھا۔“ ۲۴

جذبیاتی انداز میں بات کرنے والے بھی اس سے انکار نہیں کر سکتے کہ ”باغی“ مسلمانوں کا ضبط  
شده مال و متع آخوندگی خزانے ہی میں جمع ہوا۔ پھر اسی خزانے سے انعام و اکرام اور ماہوار  
رقوم کی وصولی کیا اُن مسلمان بھائیوں کے خون سے پیاس بجھانے کے زمرے میں نہیں آتی؟  
سر سید احمد خاں کی انگریز نواز حکمت عملی کو ان کے پرستار ”وقتی مصلحت“ یا ”اُس عہد  
کے حالات کے تناظر میں وقت کا تقاضا“، قرار دیتے ہیں۔ ان کے مطابق سر سید نے یہ حکمت  
عملی جنگ آزادی ۱۸۵۷ء کی ناکامی پر مسلمانوں کی حالت زار سے متاثر ہو کر اپنائی کیونکہ اُس  
وقت قوم کو انگریزوں کے انتقامی غیظ و غصب سے بچانے کا بھی واحد راست تھا۔ اس امر کے

تجویے کے لئے ہمیں ذرا پچھے مڑ کر دیکھنا ہوگا۔ سر سید کے تذکروں میں ان کا جنگ آزادی کی ناکامی کے بعد قوم کی حمایت میں کمربستہ ہونے کا ذکر قوتوں تھا ہے مگر یہ نہیں بتایا جاتا کہ خاص اس جنگ کے دوران ان کا ذاتی قوی کردار کیا رہا۔ نہ بتانے کی بھی کوئی وجہ ہے۔ یہ بے چارے تذکرہ نگاروں کی مجبوری ہے۔ ان کے ہاں ایک مدت سے یہ روایت چلی آ رہی ہے کہ سر سید کے معاملے میں بعض حقائق پر پرده پڑا رہنے دیا جائے۔ ان لوگوں کی یہ زبردست مجبوری رہی ہے کہ سر سید نے اپنی تحریروں میں جنگ آزادی کو جن برسے برے ناموں سے یاد کیا ہے اور مجاہدین مُحْریت کو جن غلیظ گالیوں سے نوازا ہے، اسے دانستہ قارئین کی نظر وہ سے او جھل رکھا جائے۔ ذیل میں ان القابات کی ایک فہرست ملاحظہ فرمائیے اور فیصلہ کیجئے کہ کیا یہ بھی کوئی وقت کا تقاضا تھا؟

### جنگ آزادی:

ہنگامہ غدر۔ ۵۶ ہنگامہ قتل و غارت۔ ۵۷ ہنگامہ مفسدی و بے ایمانی و بے رحمی۔ ۵۸  
سرشی۔ ۵۹ ہنگامہ فساد۔ ۶۰ نمک حرامی۔ ۶۱ ہمدوستایوں کی ناشکری کاوابا۔ ۶۲

### مجاہدین مُحْریت:

مفسد۔ ۵۳ حرام زادہ۔ ۵۴ نمک حرام۔ ۵۵ غنیم۔ ۵۶ دشمن۔ ۵۷  
غادر۔ ۵۸ کافر۔ ۵۹ بے ایمان۔ ۶۰ بد ذات۔ ۶۱ پاچی۔ ۶۲ جاہل۔ ۶۳  
بدرویہ۔ ۶۴ بد اطوار۔ ۶۵ تماش بین۔ ۶۶ شراب خور۔ ۶۷

### افعالِ مجاہدین مُحْریت:

جرب۔ ۶۸ ظلم۔ ۶۹ سرکار کی نمک حرامی، بدخواہی، ناشکری۔ ۷۰ دعا۔ ایک  
بد عہدی۔ ۷۱ بلوہ۔ ۷۲ بے ایمانی۔ ۷۳ بے رحمی۔ ۷۴

### نُرہ جہاد:

مفسدوں کی حرمود گیوں میں سے ایک حرم زدگی ۶۷

## قائدین جگ آزادی:

نواب محمود خاں: کم بخت نامود خاں۔ ۷۷ بذات۔ ۸۸ نے ظالم۔ ۹۹

احمد اللہ خاں: بذات۔ ۸۰ بد نتی اور فساد کا پتلا۔ ۸۱

ماڑے خاں: عرف ماڑے بدمعاش۔ ۸۲ قدیمی بدمعاش۔ ۸۳ پکا بدمعاش۔ ۸۴  
بے رحم۔ ۸۵ مفسد۔ ۸۶ حرامزادہ۔ ۸۷

عنایت رسول: نامی باغی ۸۸ مشہور حرامزادہ ۸۹

خان بہادر خاں: بذات۔ ۹۰ بے ایمان۔ ۹۱ نمک حرام۔ ۹۲

بہادر خاں (رام پور): بدمعاشوں کا سرگردہ۔ ۹۳ بدمعاشوں کا سردار۔ ۹۴

مولوی وہابی دین: منوہی بدمعاش۔ ۹۵ جاہل۔ ۹۶

اس کے علاوہ جزل بخت خاں کو ”باغیوں کا سراغنہ“ تحریر کیا۔ ۹۷

ہمارے اہل قلم اپنی تحریروں میں سریں کی متذکرہ بالا تمام ”خدمات“ اور ”گورافشانی“ کا ذکر کامل طور پر گول کر جاتے ہیں اور بات اُس وقت سے شروع کرتے ہیں جب اس قسم کے خیرخواہوں نے اپنے انہی ملک دشمن کرتو توں کے باعث قوم کو انگریزوں کا نشانہ انتقام بنتے کا تکمیل سامان بھیم پہنچا دیا تھا۔ اس مقصد کے لئے پہلے ایک خوفناک مظہر کا سماں باندھا جاتا ہے، انگریز مسلمانوں پر ظلم و تم کے جو پھر اڑوڑ رہے تھے اُس کا نشانہ کھینچا جاتا ہے، قوم کی زیبوں حالی کا ذکر کیا جاتا ہے اور پھر کہا جاتا ہے کہ اس صورتے حال پر سریں خاموش نہ رہ سکے، وہ قوم کی ڈوہتی ہوئی ناؤ کو پہنچانے کے لئے آگے بڑھے اور انگریزوں سے مقاہمت کی راہ اختیار کی۔ اس سے وہ اُن ”بدگانیوں“ کو دور کرنا چاہتے تھے جو انگریزوں کے دلوں میں مسلمانوں کے خلاف پیدا ہو گئی تھیں۔

بدگانی وہ غلط خیال ہے جو دل میں کسی وجہ سے دوسرے کے خلاف پیدا ہو جائے۔ یہ بدگانی نہیں، حقیقت تھی اور انگریزوں کے لئے ڈھکی چھپی بات تھی کہ مسلمانوں نے اس لڑائی میں بھرپور حصہ لیا تھا۔ جب ایک فریق دوسرے کا براہ راست نشانہ بننے تو وہ مقابل کے عزم اُن کو بدگانی کیوں کر خیال کر سکتا ہے؟ دراصل انگریز مسلمانوں سے اس لئے خائن تھے کہ یہ قوم اس

ملک پر سیکڑوں سال حکمران رہنے کے باعث خود کو حکومت کا حقدار اور اہل سمجھتی تھی۔ انہیں خدشہ تھا کہ مسلمان آن کے لئے کسی وقت بھی خطرہ بن سکتے ہیں۔ مسلمانوں کا اس جنگ میں پیش پیش ہونا اور دہلی کے مغل دربار کو اس کا مرکز بنانا اس بات کا سب سے بڑا ثبوت تھا۔ انگریز سمجھتے تھے کہ ظلم و جور اور خوف و ہراس آن کی صلاحیتوں کی راہ میں عارضی طور پر تو رکاوٹ بن سکتے ہیں مگر انہیں مکمل طور پر ختم نہیں کر سکتے۔ بالآخر ان کے دوراندیش دماغ نے سوچا کہ اگر یہ کام مسلمانوں ہی میں موجود اپنے باعتماد خیر خواہوں کو سونپ دیا جائے تو دیر پا ثابت ہو گا۔ پس انہیں ایسے باصلاحیت ”شرف“ کی تلاش ہوئی جو قوم کے ہمدرد بن کر آن کے دلوں سے حکومت کی خواہش اور انگریز مخالف جذبات نکال سکیں۔ اس مقصد کے لئے سریں نے اپنی خدمات رضا کارانہ پیش کیں اور وفادار ٹولے کے چند ”نیک نام“ افراد کو ساتھ لے کر مسلمانوں کو امن کی تلقین کرتے ہوئے انگریزوں کی وفاداری کا درس دینے لگے۔ ان کی تحریروں اور تقریروں میں جذبات کا سخت عمل دخل رہا۔ آن میں قوم کے نوئے بھی شامل تھے اور روش مستقبل کی امیدیں بھی۔ شاید سریں کے شیدائی اس حکمت عملی کی وضاحت نہ کر سکیں کہ پہلے اپنے ہی گھناؤ نے کردار سے مسلمانوں کو تباہی و بر بادی کے کنارے پہنچایا جائے اور پھر آن کا ہمدرد بن کرو نے دھونے کا دھندا اشروع کر دیا جائے۔

سریں کی انگریز پرستی کا عمل آن کے آخری سانس تک جاری رہا۔ تو می قلاح کے نام پر آن کے تجویز کئے گئے تمام تعلیمی، سماجی اور سیاسی منصوبوں میں یہ نقش نمایاں طور پر موجود ہے۔ یہ تسلیم کہ جنگ آزادی کی ناکامی کے فوراً بعد غیر ملکی حکمرانوں کے ساتھ مقاومت کا روایہ اختیار کرنا مصلحت و قوت تھی اور ایسا ہونا ہر اس جنگ کے بعد کا مجبوری تقاضا ہوتا ہے جس میں فاتح کو مفتوح کے ملک پر مکمل کنٹرول حاصل ہو، تاہم اس صورت حال میں نکست خورده فریق کو ہمیشہ کے لئے غلامی قبول کئے رکھنے پر آمادہ کرتے رہنا انسانیت کی تذلیل ہے اور مفتوح قوم کا اس پر آمادہ ہو جانا اس کی بے غیرتی کی دلیل ہے۔ یہ امر مدنظر کھا جانا نہایت ضروری ہے کہ عہد سریں آن کے انتقال ۱۸۹۸ء تک پھیلا ہوا ہے۔ ۱۸۵۷ء سے اس وقت تک چالیس سال سے زیادہ کا وقفہ ہے۔ اس دوران میں حالات بہت حد تک بدل چکے تھے۔ وقوعہ ۱۸۵۷ء کے

منفی اثرات زائل ہو چکے تھے، کہ ارض کے متعدد ممالک میں بدلتے ہوئے سیاسی حالات سے متاثر ہو کر ہندوستان میں بھی آزادی کی تحریکیں جنم لے چکی تھیں، سیاسی حقوق کے حصول کی جدوجہد زوروں پر تھی اور عوام بلا خوف و خطر اس میں شرکت کرنے لگے تھے مگر سریتدادم آخراً انگریزوں کی تعریف میں رطب اللسان رہے۔ وہ آن کی حکومت کے استقلال اور دوام کی دعا میں کرتے رہے اور اسے احکام بخشش کے لئے انہوں نے اپنی تمام تر صلاحیتیں وقف کئے رکھیں۔ یقین کیا جاسکتا ہے کہ اگر سریتدادم کا انتقال ۱۸۹۸ء کی بجائے ۱۹۲۷ء میں ہوتا تو بھی ان کی حکمت عملی بھی رہتی اور ہمارے دانشور بھی اس کے جواز میں ”وقت کا تقاضا“ کی راگئی الاتپتے رہتے۔ دراصل انہی عقیدت انسان کے فہم و ادراک کو کمل طور پر اپنے قبضے میں لے لیتی ہے اور اس بے بی میں دلائل کی کوئی وقعت نہیں رہ جاتی لہذا ان لوگوں سے حقائق قول کرنے کی توقع رکھنا عجیب ہے۔ جب اس طبقہ سے کوئی جواز بن نہیں پڑتا تو بعض دوسرے مشہور لوگوں کا حوالہ دے کر کہتے ہیں کہ اس حمام میں بھی ننگے تھے۔ سیدھی ہی بات ہے کہ اگر اس وقت کے نامور ”شرف“، بھی انگریز پرستی کا شکار تھے تو یہ قومی خدمت کا کوئی معیار نہیں بن جاتا اور نہ اسے وقت کا تقاضا قرار دیا جاسکتا ہے۔

## حوالہ جات

- ۱- سرکشی ضلع بجور (سریتدادم خاں) مفصلات پر لیں آگرہ (۱۸۵۸ء) ص ۱۳۱
- ۲- اساب سرکشی ہندوستان (سریتدادم خاں) مفصلات پر لیں آگرہ (۱۸۵۹ء) ص ۳۲
- ۳- لاکل میڈن ز آف اٹھیا (سریتدادم خاں) مفصلات پر لیں آگرہ (۱۸۶۰ء) جلد دوم، ص ۳۲
- ۴- سرکشی ضلع بجور، ص ۱
- ۵- مکمل جموعہ لکھر ز واچھر سریتد (مرتبت محمد امام الدین گجراتی) مصطفوی پر لیں لاہور (۱۹۰۰ء) ص ۳۹۹
- ۶- مکتبات سریتد (مرتبت شیخ اسماعیل پانی پتی) بھل ترقی اوب لاہور (جلد اول، ص ۱۹۷۶ء، ص ۳۰۹)
- ۷- سفر نامہ پنجاب (مرتبت سید اقبال علی) انسی نیوٹ پر لیں علی گڑھ (۱۸۸۲ء) ص ۲۶۱-۲۶۲
- ۸- لاکل میڈن ز آف اٹھیا (جلد اول) ص ۱۲

۱- حیات جاوید (الاطاف حسین حائل) نای پرنس کان پور (۱۹۰۱ء) حصہ اول، ص ۶۹

۲- کرشی ضلع بجور، ص ۱۳

۳- لاکل مجنز آف ائٹیا (جلد اول) ص ۱۳

۴- کرشی ضلع بجور، ص ۷

۵- ایضاً، ص ۱۳

۶- لاکل مجنز آف ائٹیا (جلد اول) ص ۱۵

۷- کرشی ضلع بجور، ص ۳۲-۳۳

۸- ایضاً، ص ۳۵

۹- ایضاً، ص ۳۷

۱۰- ایضاً، ص ۶۲-۶۳

۱۱- ایضاً، ص ۶۸

۱۲- ایضاً، ص ۷۰

۱۳- ایضاً، ص ۹۶

۱۴- ایضاً، ص ۹۸

۱۵- ایضاً، ص ۱۰۲-۱۰۳

۱۶- ایضاً، ص ۱۰۳

۱۷- ایضاً

۱۸- ایضاً، ص ۱۰۶

۱۹- ایضاً، ص ۱۰۹

۲۰- ایضاً، ص ۷

۲۱- ایضاً، ص ۹۶

۲۲- ایضاً، ص ۹۸

۲۳- ایضاً، ص ۱۰۳-۱۰۴

۲۴- ایضاً، ص ۱۰۴

۲۵- ایضاً، ص ۱۰۵

۲۶- ایضاً، ص ۱۰۶

۲۷- ایضاً، ص ۱۰۷

۲۸- حیات جاوید (حصہ اول) ص ۹

۲۹- کرشی ضلع بجور، ص ۱۰۲

۳۰- حیات جاوید (حصہ اول) ص ۹

۳۱- کرشی ضلع بجور، ص ۷

۳۲- سیرت فریدیہ (سرسید احمد خاں) مطبع مفید عام آگرہ (۱۸۹۶ء) ص ۵۲-۵۳

۳۳- ایضاً، ص ۷۰

۳۴- کرشی ضلع بجور، ص ۱۳۲

۳۵- لاکل مجنز آف ائٹیا (جلد اول) ص ۱۸-۱۹

۳۶- ایضاً، ص ۱۹-۲۱

۳۷ - ایضا، ص ۲۱

۳۸ - ایضا

۳۹ - ایضا، ص ۲۲

۴۰ - ایضا، ص ۲۵

۴۱ - ایضا، ص ۲۶

۴۲ - ایضا، ص ۲۷

۴۳ - کامل مجموعہ لکھر ز واچھر سریڈ، ص ۳۹۹

۴۴ - حیات چاویدر (حصہ اول)، ص ۸۰

۴۵ - انگریز کے باغی مسلمان (جانباز مرزا) مکتبہ تحریک لا ہور (۱۹۹۰ء)، ص ۳۳۲

۴۶ - اسباب سرکشی ہندوستان، ص ۲

۴۷ - لاکل مجموعہ آف انڈیا (جلد دوم)، ص ۱۵

۴۸ - ایضا، ص ۱۳

۴۹ - کرشی طبع بجتو، عنوان

۵۰ - ایضا، ص ۱۳۱

۵۱ - ایضا، ص ۵

۵۲ - ایضا، ص ۱۳۱

۵۳ - ایضا، ص ۱۰۳

۵۴ - ایضا

۵۵ - ایضا، ص ۱۳

۵۶ - ایضا، ص ۱۳۷

۵۷ - ایضا

۵۸ - لاکل مجموعہ آف انڈیا (جلد دوم)، ص ۲۶

۵۹ - ایضا، ص ۳۰

۶۰ - ایضا

۶۱ - ایضا، ص ۳۲

۶۲ - اسباب سرکشی ہندوستان، ص ۲

۶۳ - ایضا

۶۴ - ایضا، ص ۷

-٤٥ - ایضاً

-٤٦ - ایضاً

-٤٧ - ایضاً

-٤٨ - ایضاً

-٤٩ - ایضاً

-٥٠ - لاکل مجذز آف انگلیا (جلد اول) ص ٥

-٥١ - ایضاً (جلد دوم) ص ٢٢

-٥٢ - ایضاً

-٥٣ - ایضاً، ص ٢٢

-٥٤ - ایضاً، ص ١٣

-٥٥ - ایضاً

-٥٦ - اسباب کوشی ہندوستان، ص ٧

-٥٧ - کوشی ضلع بکھور، ص ٢٢-٢٣

-٥٨ - ایضاً، ص ٣٣

-٥٩ - ایضاً، ص ٦١

-٦٠ - ایضاً، ص ١٦

-٦١ - ایضاً، ص ٣١

-٦٢ - ایضاً، ص ٣٩

-٦٣ - ایضاً

-٦٤ - ایضاً، ص ٣

-٦٥ - ایضاً، ص ١١٥

-٦٦ - ایضاً، ص ٩٠

-٦٧ - ایضاً، ص ١٣٦، ١١٥

-٦٨ - ایضاً، ص ١٣٨

-٦٩ - ایضاً

-٧٠ - ایضاً، ص ٢٣

-٧١ - ایضاً، ص ٢٢

-٧٢ - ایضاً

- ۹۳ - لاکھ مہر ز آف انڈیا (جلد سوم) ص ۱۲
- ۹۴ - اینٹا
- ۹۵ - اینٹا (جلد دوم) ص ۳۲-۳۳
- ۹۶ - اینٹا، ص ۱
- ۹۷ - روپیڈا کمپنی کتاب پر (سر سید احمد خاں) ہنری لائس کنگ لندن (۱۸۷۲ء) ص ۲۲

## مشی سید رجب علی کی خدماتِ فرنگ

آخری مخل بادشاہ بہادر شاہ ظفر کی گرفتاری میں انگریز کے جن خیرخواہوں نے نمایاں کردار ادا کیا، ان میں مرزہ الہی بخش اور مشی رجب علی سر فہرستِ دکھائی دیتے ہیں۔ یہ اپنوں ہی کا کارنامہ تھا کہ جزل بخت خاں دہلی پر انگریزوں کے قبضے کے بعد بادشاہ کو اپنے ہمراہ چلنے کے لئے آمادہ نہ کر سکا۔ اور کیپن (بعد میں سمجھ) ہڈسن اپنے شکار حاصل کرنے میں کامیاب ہو گیا۔ متعدد شہزادے، بیٹھارہ نمایاں انقلاب اور ہزار ہا افراد گویوں کا نشانہ بنائے گئے۔ جو بچے، وہ انتقام کی چکلی میں پسے لگے۔ ان پر جھوٹے سچے مقدماتِ قائم ہونے لگے تو خیرخواہوں کو انعام و اکرام کے حصول کے لئے ایک وسیع میدان ہاتھ آگیا۔ خیریت پسندوں کو قید و بند کی صورتوں میں جتنا کیا گیا، چھانسیاں دی جانے لگیں، متعدد افراد کا لے پانی بیچج دئے گئے اور بادشاہ اسیری کی زندگی اپنا کر گوں سدھارا۔

تاریخی کتب بہادر شاہ ظفر کی گرفتاری میں زیادہ تر مرزہ الہی بخش کی مسامی کو سب سے بڑا ذریعہ قرار دیتی ہیں اور مشی رجب علی کی کوششوں کو کم اہمیت دی جاتی ہے۔ بعض تذکروں میں بادشاہ کو مقبرہ ہمایوں سے گرفتار کرنے کا ”ہیرہ“ کلی طور پر ہڈسن کو قرار دیا جاتا ہے۔ بعض روایات میں بادشاہ کے مقبرہ ہمایوں سے نکلنے کے وقت وہاں موقع پر ہڈسن کے موجود ہونے کا ذکر ملتا ہے۔ اثنیا آٹھ لا بھری یہی میں اس موضوع پر فائلوں کی ورق گردانی کرتے ہوئے مجھے ایک فائل میں ایسے شواہد دستیاب ہوئے جن سے ان روایات کی بابت ذرا مختلف

حالات کا پتہ چلتا ہے۔ ان دستاویزات میں فتنی رجب علی کا کردار بہت نمایاں دکھائی دیتا ہے اور اس واقعے میں جہاں دوسروں کی زبانی اس کی خصوصی اہمیت اجاگر ہوتی ہے، وہاں وہ خود بھی بادشاہ اور شہزادوں کی گرفتاری کا آکھ کار بننے کا سہرا " بلاشرکت غیرے " اپنے سرپاندھتا ہے اور اس کے ثبوت میں مختلف حکام کی اسناد بھی پیش کرتا ہے۔ وہ اپنے بیان میں دعویٰ کرتا ہے کہ جب وہ اپنی کوششوں سے بادشاہ کو خود پر دگی پر قائل کر کے مقبرہ ہمایوں سے نکال لایا تو نصف راہ میں اس کی اطلاع پر کیپٹن ہڈسن اس کے ساتھ شریک ہوا۔

فتنی رجب علی سرکاری کاغذات میں اپنے خاص پیشہ " فتنی " کی بجائے " مولوی " کے نام سے معروف ہے کیونکہ اس دور میں پڑھے لکھنے دیسی مسلمان مولوی کہلاتے تھے۔ سرکار انگریزی کے طرف سے عطا کردہ خطابات کے ساتھ وہ " ارسطو جاہ مولوی سید رجب علی خان بھادر " کہلانے کا مستحق تھا۔ وہ ۱۸۵۷ء میں ہڈسن کی سربراہی میں انگریزی حکومت کے شعبہ چاوسی کا باقاعدہ تنخواہ دار ملازم تھا۔ جیمز ہیوٹ (James Hewitt) لکھتا ہے:

" (ہڈسن کو) دہلی فیلڈ فورس میں انٹلی جنس افسر تعینات کیا گیا۔ اس کے پاس معزز گھرانے میں جنم لینے والا ایک قابل قدر چاوسی یک چشم رجب علی بھی تھا۔ دونوں نے مل کر دہلی کے اندر دوسروں کو ازالتم میں لپیٹنے والے جعلی خطوط لکھے اور اس طرح وہاں بے اطمینانی اور ناقلوں کے تھے یوئے۔"

مولوی ذکاء اللہ دہلوی مؤلف " تاریخ عروج عہد سلطنت انگلشیہ " کے بیان کے مطابق، جسے غلام رسول مہر نے " History of the Indian Mutiny " کے مؤلف ملیسون (Malleson) کی تحریر کا چہ بہتا یا ہے، انگریزوں کے لئے فتنی رجب علی کی خصوصی اہمیت یوں اجاگر ہوتی ہے:

" سرکار انگریزی کے جو ایجنس اس مجری کے لئے، کہ دشمن کیا حرکتیں کرتا ہے، دہلی میں رہتے تھے، ان سب کے سردار فتنی رجب علی تھے۔ جاوسی کے لئے جو اعلیٰ درجے کی لیاقتیں چاہیں، وہ ان میں تھیں۔ انگریز منتظموں کو ان پر پورا اعتماد تھا۔ وہ ہمیشہ اپنے کار فرماؤں کے ساتھ راست باز رہے۔ کچھ بات

دریافت کر لینے کی عجیب قابلیت واستعداد اور فراست و کیاست رکھتے تھے۔ ” ۳

کیوبراون (Cave Brown) اپنی ایک تالیف میں رجب علی کی اہمیت اور اس کی خدمات کا تذکرہ کرتے ہوئے لکھتا ہے:

”بوزھامولوی اگرچہ کفر مسلمان تھا مگر وہ ایسی وقاداری اور سرگرمی کے ساتھ، جس کا اس بحران کے دور میں اندازہ لگانا مشکل ہے، شہر کی ہر قسم کی خبریں، جن کا جاننا ہمارے لئے ضروری تھا، شہر کے عین وسط میں رہتے ہوئے روزانہ ارسال کرتا تھا۔ وہ کاغذ کے پرزوں کو پکڑوں کی تہوں میں سی کریا چھاتیوں، جو توں کے تکوں، پکڑی کی تہوں یا سکھوں کے بالوں کے ہوڑوں میں کہیں نہ کیں اس طرح چھپا دیتا تھا کہ وہ پکڑے نہ جائیں۔ اس کا طریقہ کار اس قدر اعلیٰ تھا کہ اس پر شک کا بلکہ سامگمان بھی نہ ہوتا تھا۔ شہر میں رجب علی اور کمپ میں بُدن اس طرح تھے جیسے بھلی کی تار کے دوسرے، اور انہی کے ذریعے باغیوں کے منصوبوں اور ان کی نقل و حرکت کی انتہائی قابل اعتماد اطلاعات روزانہ مہیا ہوتی تھیں۔ ” ۴

مشی رجب علی کے انگریزوں سے لئے ثقہات کی نوعیت اور اس کا پس منظر بھیتے کے لئے اس کے سوانحی خاکہ کے اہم انتباہات اس کی اپنی تحریر سے، جو اس نے اپنے خاندانی حالات کے ضمن میں ”تحقیقاتِ جستی“ میں درج کروائی تھی، درج ذیل ہیں:

”حال رقم کریے کہ ۱۸۰۶ء، سمت ۱۸۲۲ء، اکبر ماجیت بمقام تلوثی اپنی جاگیر میں تولد ہوا۔ سمت ۱۸۲۳ء (یعنی ۱۸۰۷ء) میں دیوان حکم چند، افسرو فوج مہاراجہ رنجیت سنگھ، نے تلوثی کو سچ رہا ہے۔ سبب بلا وجہ ضبط کر کے ہمارے بزرگوں کو جلاوطن کر دیا۔ وہاں سے نکل کر جگڑاوں میں آئے۔ سردار فتح سنگھ بہادر آہلو والہ نے محض عالی جاہی سے دو حویلیاں لائق و اسٹے استقامت کے جگڑاوں میں عطا کئے، اور پھر راجہ نہال سنگھ، ان کے فرزند، نے کچھ زمین پاٹ کے لئے بخش دی اور ہمیشہ مہربانی کرتے رہے۔ پھر رقم واسطے تحصیل علوم کے پھر دوازدہ سالگی لاہور

کو گیا اور علوم طبیہ کو سید خیر شاہ لاہوری تلمیذ حکیم اعلیٰ سے حاصل کیا اور کتب امامیہ کو ملکا مہدی خطائی تلمیذ جناب ملکا محمد مقیم صاحب، کہ تلامذہ جناب شیخ حرعاطی علیہ الرحمہ سے، کہ علماء اعلام شیعہ سے ہیں، پڑھا۔ تھوڑی صرف و خوبی حاصل کی۔ ۱۸۲۵ء میں دہلی میں مدرسہ تجویز ہوا۔ حکام درپے اشاعت علوم متوجہ ہوئے تو راقم نے بھی علوم تداولہ رسمیہ وہاں حاصل کیا اور مدرسہ دہلی میں مدرس علم ریاضی کا رہا۔ (علم ریاضی میں فرشی رجب علی کو سر سید کے نانا نواب دیر الدوڑہ خواجہ فرید الدین احمد کی شاگردی کی سعادت حاصل ہے۔ [دیکھئے: سر سید کی تصنیف "سیرت فریدیہ" ص ۳۲۔ مؤلف] حکام حضور چارلس مکاف صاحب بہادر اور ایلیٹ صاحب بہادر ریڈنیٹ دہلی عنایت کرتے تھے، خصوصاً سر چارلس ٹولین صاحب، جو آب مدراس میں گورنر ہیں، ان کی عنایتوں کی تو نہایت نہیں، بہت نظر عنایت میرے حال پر مبذول تھی، بلکہ جب حضور لارڈ امہر سٹ صاحب گورنر جزل ہندوستان نے دہلی میں بعد قفتح بھرت پورہ دربار کیا تو میں بھی بذریعہ رضیع انہی صاحبان جلیل الشان کے حاضر دربار ہو کر خلعت سے معزز و ممتاز ہوا اور بمحضہ قدر دانی علم کے پیشگاہ بندگان حضور لارڈ گورنر جزل بہادر سے دربار میں کری بھی مرحمت ہوئی۔ ۱۸۳۰ء میں بعد قطع تعلق مدرسہ براؤ آگرہ گواہیار وارد ہو شنگ آباد ہوا۔ تب جان ریف اولی صاحب بہادر وہاں حاکم تھے۔ تعریف ان کے اخلاق کی پیروں از احاطہ تحریر ہے۔ خصوصاً جو مجھ پر عنایتیں کرتے تھے، میں بیان ان کا نہیں کر سکتا۔۔۔۔۔

”جب وارد اقبالہ ہو کے ملازمت حضور آزمیبل سر جارج رسل کلارک صاحب بہادر، جن کے اوصاف زبان قلم قاصر ہے، حاصل کی تو صاحب موصوف نے کیم فروری ۱۸۳۲ء کو بند مدت فرشی گری ملک محفوظہ مائین جمن و سنج اولہ و میرشی ممالک پنجاب ثانیاً مامور فرمایا۔ جب سے خدمت جارج براؤ فٹ صاحب بہادر و سر فریدرک گرے بارفت صاحب بہادر و سر ہنری لارنس صاحب

بہادر و بندگان حضور مسٹر جان لارنس صاحب بہادر، جو بفضلِ الہی سریر آرائے حکوم گورنری کشور ہند ہیں، بمقدوں خود کار و بار میں سرگرم رہا۔ انہی گورنر جزل بہادر کو، جب حاکمِ اعلیٰ لاہور کے تھے، ۱۸۵۳ء میں استفادے کر بحصوصی رخصت و خلعت و خط انگریزی و جا گیر وار و جگراوں ہوا۔ بعد اس کے حسب الطلب سرہنری لارنس صاحب بہادر ملک راجپوتانہ کا بھی سرکیا۔۔۔۔۔

”مشدہ ۱۸۵۷ء میں بمقامِ دہلی بالائے پہاڑی کپوئے سرکار میں بعده میر منشی گری کمانڈر اچیف بہادر معزز و ممتاز ہو کر تخت جناب جو نیل پھر صاحب بہادر جو پکھو خدمت مجھ سے ہو سکی، اس سے قاصر نہ رہا۔ بعد تغیر دہلی بحصوصی رخصت وطن میں آیا۔ جب جارج کارنک بارنس صاحب بہادر کمپٹر ایس روئے شنچ نے رپورٹ اہل خدمت کی کی تو پیشگاہ والرڈ کینگ صاحب بہادر گورنر جزل کشور ہند و ائسراۓ سے خلعت پائچ بزار روپیہ بذریعہ بندگان حضور سر جان لارنس صاحب بہادر گورنر جزل حالِ محنت ہوا اور پکھو جا گیر بھی عطا ہوئی اور خطاب ارسطو جاہ کا ملا اور خطاب خان بہادر کا ہم لامہ لاہور میں پیشگاہ والرڈ ہارڈنگ صاحب بہادر گورنر جزل سابق سے عطا ہو چکا تھا۔ ۱۸۶۱ء و ۱۸۶۳ء میں براہ کھرو کر اچی و بیمی و عدن مشرف بہن جو زیارت ہو کر وار و جگراوں ہوا اور تقریب سیر عجائب خانہ کے بھی بحضور صاحب لفٹ گورنر بہادر پنجاب حاضر ہو کر موردمراحت پے پانیاں ہوا اور شکرگزار عنایات مرخص ہوا۔۔۔۔۔“

”جناب باری اس دولت انگلی کو روز بروز ترقی بخشنے کے طرح طرح کی ترقیات کشور ہندوستان میں بہ نیت نیک حکام پہنچ مقامِ عمل میں آئی ہیں۔ اگرچہ مجھ میں کوئی لیاقت اور قابلیت نہیں مگر الحمد للہ کہ اوقات میرے عزت و آبرو سے بسر ہوئے۔ حکامِ عہد بیش عزت افرادی میں مصروف رہے اور امثال و اقران میرے مجھ کو ہمیشہ بظیر اعتبار و اقتدار دیکھتے رہے۔ صاحبان ڈپنی کمپٹر بہادر لدھیانہ ابتداء سے آج تک مجھ پر ظفر عنایت مبذول رکھتے

ہیں، چنانچہ اب چارلس ایلیٹ صاحب بہادر ڈپنی کمشٹر حال بہت نظر عنایت رکھتے ہیں۔” ۵

یہ ہے مشی رجب علی کی زندگی کا ایک مختصر خود نوشتہ خاکہ۔ اگرچہ اس میں اس نے ۱۸۵۷ء کے دوران انجام دی جانے والی اپنی خصوصی کارگزاریوں کی نشان وہی نہیں کی، تاہم اس پر ہونے والی انگریزی نواز شات اور خطابات کی روشنی میں اس کے کارہائے نمایاں کا پس منظر سمجھنے میں آسانی ہو جاتی ہے۔ وہ اس قدر با اثر اور بندوق تھا کہ ایسے نازک دور میں بھی، جبکہ دہلی میں کوئی شخص انگریزوں کے حق میں کسی قسم کا بلکہ اس اشارہ کرنے کی بھی جرأت نہیں کر سکتا تھا، وہ اپنی جان کو خطرے میں ڈالتے ہوئے بادشاہ سے براہ راست مل کر اسے انگریزوں کے حق میں آمادہ کرنے کی کوشش کرتا نظر آتا ہے۔ انگریز حکام کو بھیجی جانے والی اس کی ایک خفیہ رپورٹ کا درج ذیل اقتباس قابل غور ہے:

”میں نے بادشاہ سلامت کو مصورہ دیا تھا کہ ان کو چاہیے کہ خفیہ طور پر شہر کا دروازہ کھلوا کر انگریزی فوج کے شہر میں داخل ہونے کا بندوبست کریں۔ اس طرح ان کی جان تو شاید نہ فیج سکے لیکن اس احسان کے بد لے انگریزان کے دریا سے اچھا سلوک کریں گے۔ بادشاہ سلامت تو راضی ہو جاتے لیکن حکیم احسن اللہ خاں نے دھل اندازی کر کے معاملہ خراب کر دیا۔“ ۶

یہ رپورٹ ۲۹ جولائی کی تکمیلی ہوئی ہے۔ اگلے روز یعنی ۳۰ جولائی کو وہ غالباً حکیم احسن اللہ خاں کی مذکورہ ”دھل اندازی“ کے جواب میں اس کے نام فارسی میں ایک مراسلہ تحریر کرتا ہے جس میں انگریزوں کی قوت کی عظمت کے حوالے سے ارکان سلطنت کو ”فتنه و فساد“ روکنے کی تلقین کرتا ہے۔ اس مراسلے کا ترجمہ درج ذیل ہے:

”حکیم صاحب فلاطون فلسطن، ارسٹو حکمت،

یکتائے زمان، دانائے دوران، سلامت!

رسکی دروایتی آداب سے قطع نظر گزارش یہ ہے کہ کم و بیش دو ماہ سے انگریزی سرکار

کی نمک خوار فوج نا عاقبت اندریشی سے دہلی پہنچ کر فتنہ و فساد برپا کئے ہوئے ہے۔ فوج نے بادشاہ سلامت کا نام بدنام کر دیا ہے، اپنی چادر سے باہر پاؤں نکالے ہیں اور خود کو انگریزی حکومت کے مذہبی مقابل لاکھڑا کیا ہے۔ صورت حال بالکل مولانا روم کے اس شعر کے عین مطابق ہے:

آں گس بر بر گ کاہ دبول خر ہمچو کشتی باہ ہمی افراشت سر

(گھاس کے پتے یا گدھے کے پیشاب پر پتھی ہوئی گھسی

ملاحوں کے باد بانوں کی طرح سر انخاء ہوئے ہے)

بادشاہ سلامت پر، آپ پر اور دنیا بھر کے عقل مندوں پر انگریزی حکومت کی عظمت و اقتدار کا حال واضح ہے اور صرکہ روس کے حالات دوپہر کے سورج کی طرح روشن ہیں کہ ملکہ انگلستان خلدر اللہ ملکہا و سلطانہا نے بادشاہ روم سلطان عبدالحمید خاں کی اعانت میں کوئی دیقتہ فروغ زاشت نہیں کیا۔ اس سلسلے میں زیر کشیر خرچ کیا اور اسلامی سلطنت کی حفاظت کے لئے سمندر اور خشکی میں اپنی فوجیں تھیں اور روسیوں سے اتحاد کے باوجود رومیوں کے حقوق کے تحفظ کے سلسلے میں اپنا نقصان پسند کیا اور اس سلسلے میں کتنی کوششیں کیں ہندوستان کے حکمرانوں سے ایسا اب تک نہیں ہو سکا تھا۔ مسلمانوں اور ہندوؤں کو جبرا عیسائی مذہب اختیار کرنے کے لئے نہیں کہا گہا بلکہ لوگ اپنے دینی و دینوی امور میں جس طرح چاہتے ہیں، آزاد انہر ہتے ہیں۔ باقی تفصیلات آپ پر چھوڑتا ہوں کہ طوالِ بیان مقصود نہیں۔“

”کسی حکمران نے ہندوستان پر ابوالفتح جلال الدین محمد اکبر بادشاہ سے بہتر حکومت نہیں کی۔ اس کا حال تاریخ فرشتے سے واضح ہے کہ بادشاہ موصوف کی قوت و شوکت کے زمانہ عروج میں ہندوستان سے جاگ کو جانے والے شاہی بھری جہاز انگریزوں کے ہاتھ لگ گئے۔ اس زمانے میں انگریزوں کو ہندوستان میں کوئی عمل دخل نہیں تھا، اس کے باوجود اکبر بادشاہ وہ جہاز اور اموال واپس نہیں

لے سکے تھے۔ اور اب جبکہ ہندوستان کی سر زمین دریائے شور سے پشاور تک انگریزوں کے تسلط میں ہے، ان داناؤں اور بہادروں سے کون مقابلہ کر سکتا ہے؟ اگر ان نا عاقبت اندیشوں کو کیفیت کردار تک پہنچانے میں سستی اور تاخیر ہوئی تو عوام ذمہ دار نہیں تھہرائے جائیں گے بلکہ دوست اور دشمن اور عقائد اور یہ وقوف میں تمیز جیسی ملکی مصلحتیں پیش نظر ہیں۔ جب تک فسادیوں کی یہ جماعت دہلی میں داخل نہیں ہوئی تھی، شاہی دربار کی طرف سے انگریزوں کی مرضی کے خلاف کوئی اقدام نہیں کیا گیا تھا۔ اب کیا انقلاب آگیا ہے، کونسی امید لگ گئی ہے؟ راجح الاعقاد غلام جو ہر عقل سے آراستہ ہونے کے باوجود اس سراج ہند کی لو بچانے کے درپے کیوں ہیں اور چوتائی خاندان کے اس چشم و چراغ کی بقا اور فروغ سے کیوں بے تو جبی بر تر ہے ہیں؟ شاہی کارندوں کے دماغ میں یہ کیا خیالِ حال سما گیا ہے؟ اور اگر شاہی حکم نہیں ہے تو اب تک اس کی اطلاع کیوں نہیں دی گئی اور اس فتنہ و فساد کی بخش کنی کے لئے کوش کیوں نہیں کی گئی؟ بہتر یہی ہے کہ اگر دربار شاہی کے ارباب مناسب خیال فرمائیں تو تمام صورتِ حال احالتاً یا وکالتاً، تحریری طور پر یا زبانی، انگریز صاحبان کی خدمت میں بیان کی جائے۔ اس فتنے کے خاتمے کے بعد یہ موقع ہاتھ نہیں آئے گا اور سوائے افسوس کے صفحہ روزگار پر کچھ یادگار نہیں رہے گی۔ کنایہ تصریح سے بہتر ہے!

”احقر کو منتظر جواب خیال فرمائیں۔ آپ جو کچھ بھی تحریر کریں گے، حرف بحرف انگریز صاحبان کی خدمت میں پیش کیا جائے گا۔ فقط۔“

اس تحریر کے ایک ہفتے بعد رے اگست کو، ہلی کے بارود کے کارخانے میں اچانک دھماکہ ہوا اور یہ خطِ حکیم احسن اللہ خاں پر انگریزوں سے ساز باز رکھنے کے پہلے ہی سے عائدِ الزام کا گویا ایک ثبوت بن گیا جس کا رہ عمل انگریزوں کے ایک جاسوسی کی رپورٹ میں یوں بتایا گیا ہے:

”کل بارود کے کارخانے میں جو دھماکہ ہوا، اس میں پانچ سو افراد ہلاک ہوئے۔ فوج کو حکیم احسن اللہ خاں پر شک ہے کہ یہ دھماکہ اس کے ایما پر کرایا

گیا۔ اس کے گھر کی تلاشی میں تو ان کو انگریزی کمپ کے کسی مشی کا بھیجا ہوا خاطر ملا۔ اس سے باغیوں کو یقین ہو گیا اور انہوں نے حکیم احسن اللہ کا گھر جلا دیا۔ بادشاہ نے بڑی مشکل سے اس کی جان بچائی۔<sup>۸</sup>

مشی رجب علی نے مقتدر انگریزی طقوں میں اپنے خط کا چرچا کروایا۔ گریٹ ہیڈ مسٹر سیاہ متعینہ افواج دہلی نے ۱۵ اگست کو جارج کارنک بارنس کے نام اپنے خط میں تحریر کیا: ”مولوی رجب علی نے مجھ سے خواہش کی ہے کہ میں آپ کو اطلاع دوں کہ انہوں نے حکیم احسن اللہ خاں کے نام ایک مراسلہ بھیجا تھا، جو مجھے پڑھ کر سنایا گیا تھا، اور میرا یہ خیال تھا کہ اس سے کچھ ضرر نہ پہنچا گا بلکہ ممکن ہے کہ اس کی وجہ سے حکیم (حسن اللہ) بادشاہ اور باغیوں کے منصوبوں کے اندر ورنی راز بتانے کے قابل ہو جائیں۔ مولوی (رجب علی) کہتے ہیں کہ اس کے باعث حکیم کی خت بے عزتی ہوئی۔ وہ مراسلہ سپاہیوں کے ہاتھ میں پڑ گیا جنہوں نے ان کے مکان کی تلاشی لے ڈالی۔<sup>۹</sup>

اسی مراسلے کا ذکر اس کے دو روز بعد ۱۵ اگست کو سر جان لارنس چیف کمشنر پنجاب کے خط بنام رجب علی میں اس طرح ملتا ہے:

”تمہارا مراسلہ بنام حکیم احسن اللہ خاں وزیر شاہ دہلی کی نقل، جو تم نے کمشنر اضلاع سنج کو بھیجا، مجھے مل گیا۔ درحقیقت اس کا انداز اور تجاویز اس نوعیت کی تھیں کہ..... چب وہ مراسلہ با غیان دہلی کے ہاتھوں میں پہنچا ہو گا تو ان کے لئے اس قدر شدید دھکے کا باعث ہوا ہو گا، گویا کہ بارود خانے میں دھماکے کا باعث وہی ہو۔ میرا مطلب یہ ہے کہ فی الجملہ بھجن میں پڑ کر انہوں نے ایک دوسرے میں کل اعتماد کھو دیا ہو گا۔<sup>۱۰</sup>

انگریزوں نے مشی رجب علی پر اس کے خدمات کے صلے میں جو نواز شات کیں، وہ اس کی امید سے بہت کم تھیں۔ وہ ان سے کہیں زیادہ کا خواہشمند رہا، یہاں تک کہ دس سال کا عرصہ گزر جانے کے بعد وہ ”شار آف انڈیا“ کے تنفس کا امیدوار ہوا۔ انڈیا آفس لا بریوی کے

ریکارڈ میں ”ستارہ ہند“ کے تمغہ کے حصول کے خواہشمندوں کے ذاتی کاغذات پر مشتمل چند فائلیں موجود ہیں۔ ہر فائل میں متعدد امیدواروں کی دستاویزات ہیں۔ فتنی رجب علی کے کاغذات سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ ۱۸۶۷ء میں اس تمغہ کا خواستگار ہوا۔ اس کی عرضی کی پیروی لندن میں مقیم ”سید عبداللہ پروفیسر“ نامی ایک شخص کرتا رہا۔ سید عبداللہ کی طرف سے ۱۸۶۷ء کی تحریر کردہ پہلی درخواست کا اندرج وفتر میں دو روز بعد ۱۸۶۷ء ستمبر کو ہوا۔ بعد میں ایک اور درخواست محررہ ۱۸۶۹ء پر جائزی ڈیپارٹمنٹ ائمی آفس کی اگلے روز یعنی امارچ کی وصولی کی مہر درج ہے۔ کاغذات کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ فتنی رجب علی کو اس سے پیشتر اس کی خدمات کے اعتراض میں انعام و جاگیر سے نواز گیا تھا مگر وہ اس عطیہ سے مطمئن نہ تھا اور نہ ہی اس کے ہمدرد رفقا سے تسلی بخش سمجھتے تھے، لہذا مزید نوازشات کے حصول کے لئے اس کی بھاگ دوڑا ایک عرصہ تک جاری رہی۔ اپنی عرضی میں وہ اس سلسلہ میں کی جانے والی مسلسل تیگ و دوکاڑ کرتا ہے۔ اپنے ساتھ ہونے والی مبینہ ”نا انسانی“ کے ثبوت میں وہ ایک ایسے خیرخواہ کی مثال پیش کرتا ہے جس کی کارگزاریاں اس کی خدمات کے مقابلے میں کوئی اہمیت نہ رکھتی تھیں مگر اسے بھاری جاگیر عطا کی گئی۔ وہ اپنی خیرخواہی اور جاں ثاری کے کارناموں کی ”قابل قدر“ اہمیت کو جلتا کر ان کے صلے میں حاصل کردہ جاگیر کو معمولی اور ناکافی قرار دیتا ہے۔ متذکرہ دستاویزات انگریزی میں ہیں جن میں سے چند ایک تو نقل مطابق اصل ہیں، باقی کا ترجمہ فتنی رجب علی کے پیروی کنندہ سید عبداللہ نے اردو یا فارسی سے انگریزی میں کیا ہے اور یہ زیادہ تر اسی کے ہاتھوں کی تحریر کردہ ہیں۔ فتنی رجب علی اپنی درخواست محررہ ۱۸۶۷ء ستمبر میں یوں عرض گزارے ہے:

”۱۸۶۷ء میں سکھوں کے دامنی یادگار معرکہ کے دوران میں نے آنجمانی میجر جارج براؤ فٹ صاحب بہادر کے ماتحت سرکار برطانیہ کے لئے بڑے کارہائے نمایاں انجام دیے۔ انہم واقعات کے اس دور میں اپنی جان اور مال سے یکساں قطع نظر جب بھی فرائض منصبی نے مجھ سے ان کی قربانی طلب کی، میں نے سر پر منڈلاتے ہوئے سخت خطرات میں ہر موقع پر اپنی جان جو کھوں میں ڈالی۔“

جال شاری کی اس کیفیت نے مذکورہ بالامتناز افسر کی نظر عنایت اس طرف مبذول کی اور انہوں نے سرفیڈر کر کری بارٹ صاحب بہادر کی موجودگی میں وعدہ کیا کہ وہ ۹ موضع کی ایک جا گیر، جو میری موروثی جائد تھی، مجھے عطا فرمائیں گے۔ مگر یہ وعدہ، جو سرفیڈر کر کری بارٹ صاحب بہادر کے وظیفوں سے تو تیقین کیا گیا تھا، مجبور برادر افٹ صاحب بہادر کے افسونا ک انتقال کے باعث کا الحدم ہو گیا۔ بعد ازاں سرفیڈر کر کری بارٹ صاحب بہادر کی نوازش سے میں اس قابل ہوا کہ اپنا معاملہ ارباب اختیار کی خدمت میں دوبارہ پیش کر سکوں۔ لازوال یادگار کے مالک کرٹل سرہنری ملکری لارنس صاحب بہادر نے بھلا حظ سرکار میرے حق میں رپورٹ تحریر کی۔ اس عرضی کے نتیجے میں موضع تلوٹڈی اور دوسرے موضع، جو میری موروثی جائد تھے اور جن کی سالانی جمع و ہزار روپے تھی، بھی ایک اور موضع کے جبے اپنی سی دکوش سے آباد کیا تھا اور جس کی سالانہ جمع چار سو روپے تھی، مجھے اور میری آئندہ نسلوں کو داعی طور پر عطا کئے گئے۔

”آنہماںی سرہنری لارنس صاحب بہادر اکثر اس بات پر افسوس کا اظہار کیا کرتے تھے کہ سرکار کو میرا معاملہ تاخیر سے پیش کئے جانے کے باعث مجھے میرے قوی اور جائز دعاوی کا شایاں شان صلہ نہیں دیا گیا اور انہوں نے میرے ساتھ وعدہ کیا کہ انگلستان پہنچنے پر وہ میرے مفادات میں اضافہ کی حتی المقدور کوشش کریں گے۔ موت نے اس قابل احترام حسن کو، جو میرے دوست بھی تھے، مجھ سے چھین لیا۔ جز لبرنارڈ صاحب بہادر، جنہوں نے دارالحکومت کے محاصرے کے دوران دہلی فیلڈ فورس کی کمان کی تھی، میری مشکلم خیر خواہی کے علاوہ مسلسل جانشناں اور تندہی کے اتنے معرف تھے کہ انہوں نے مجھے مکمل یقین دلایا کہ یہ خدمات کی صورت بھی صلہ کے بغیر نہیں رہیں گی، اور یہ کہ وہ بذاتی خود میرے معاملے میں کمپ میں کسی دوسرے فرد کی نسبت زیادہ دلچسپی لیں گے لیکن یہ عظیم قدر شناس وقت سے پہلے ہی ہیضہ کا شکار ہو کر مجبور ہڈسن

صاحب بہادر اور مسٹر گریٹ ہیڈ صاحب بہادر کی طرح، جو جزل برناڑ صاحب بہادر کے ساتھ مذکورہ بالا وعدے کے وقت موجود تھے، ہم سے قطع تعلق کر گئے۔ تحریر دہلی کے بعد کریل پھر صاحب بہادر نے مجھے ایک سند عطا کی اور ساتھ ہی سرجان لارنس بارٹ صاحب بہادر کے حضور، جب یہ ممتاز مدرسہ انبلہ میں تھے، میری لہر زور سفارش کی۔ میری خدمات کے عوض مجھے جو انعام دیا گیا، وہ کوئی میں گورنر جزل صاحب بہادر کے فرمان کی ملک نقل سے ظاہر ہے۔ اس فرمان سے متعلق مجھے چند معمروضات پیش کرنے کی اجازت مرحمت فرمائی جائے۔“

”مجھے دامنی طور پر جو دو موضع عطا کئے گئے، ان میں سے چار سورو پے سالانہ جمع کا ایک موضع دراصل اس سفارش کی بدولت عطا کیا گیا تھا جو حضور سرجارج رسل کلارک صاحب بہادر نے کریل سرکلاڈ مارٹن ویڈ صاحب بہادر کو فرمائی، جنہوں نے میرا معاملہ ہر ہائی نسیمہ راجہ رنجیت سنگھ بہادر کی خدمت میں پیش کیا۔ سرجارج رسل کلارک صاحب بہادر کو اس صورتِ حال کا بخوبی علم ہے۔ یہ عطیہ میں نے جس وقت وصول کیا، ایک بخرا راضی کے سوا کچھ نہ تھا۔ یہ صرف اس پر صرف کردہ عظیم سرمایہ اور سخت محنت و استقلال کا نتیجہ ہے جو میں اسے پیداواری اور قابل رہائش بنانے میں کامیاب ہوا، اور اب یہ پچھلے اخبارہ برس سے میرے قبضے میں ہے۔ آٹھ سورو پے سالانہ جمع کا تکونڈی کا دوسرا موضع، جو مجھے اور میرے دارثوں کو دامنی طور پر عطا کیا گیا ہے، میری قدیم جاگیر کا ایک حصہ ہے، لہذا میں بڑے ادب کے ساتھ گزارش کرتا ہوں کہ آنحضرتی جزل برناڑ صاحب بہادر کے میرے ساتھ کئے گئے وعدے کے پیش نظر مجھے عطا کردہ انعام کسی طور پر بھی میری کارگزاریوں کے ہم پلے نہیں ہے۔ اگر میں جان فشن خاں ولایتی کا حوالہ دوں تو اس کا ناکافی ہوتا مزید نہیاں ہو گا۔ اس نے دہلی سے پہلے کسی جنگ میں حصہ نہیں لیا، کسی ایک لڑائی میں بھی شریک نہیں ہوا اور اس کے فرائض چند گھوڑ سواروں کے ساتھ ہیڈ کوارٹر میں موجود رہنے تک محدود تھے،

لیکن اسے بیس ہزار روپے سالانہ جمع کی جا گیر عطا کی گئی۔ اس کے برعکس میں شب و روز سرکار کی خدمت میں مصروف رہا اور باغیوں کے خلاف میری جدوجہد دہلی میں ان کے سراغنوں کے لئے اس قدر اہمیت کی حامل تھی کہ انہوں نے ایک باضابط اعلان جاری کیا جس میں اس شخص کے لئے بیس ہزار روپے انعام کا وعدہ کیا گیا جو انہیں مولوی سید رجب علی خان بہادر کا سر لادے۔“

”میں اپنے کئی معتمد ملازموں سے محروم ہو چکا ہوں جنہوں نے جاسوسوں کے طور پر کام کیا اور جو دشمن کے ہاتھوں میں پڑ کر یا تو سفا کا نہ قتل کر دئے گئے یا بیدر دی کے ساتھ ان کے ہاتھ پاؤں کاٹ دئے گئے۔ خود میرے ساتھ باغیوں کے جھگڑے ہوتے رہے جن میں سے ایک مقابلے میں میرے چار سوار خطرناک حد تک زخمی کر دئے گئے اور میں انہیں چار پائی پر ڈال کر کمپ میں لا یا۔“

”آخر میں یہ عرض ہے کہ میری تھنا اور بلا شرکت غیرے ذاتی جدوجہد اور اثر آفرینی کا باعث تھا کہ سابق بادشاہ دہلی خود پر دگی پر آمادہ ہوا، اور یہ کہ اس کے بیٹے یعنی شہزادے کیپن ہڈن صاحب بہادر کے حوالے کئے گئے،

اور یہ کہ سابق شاہ کے ہزاروں حامیوں سے، جنہوں نے تلواریں ہاتھوں میں لئے ہوئے مرنے کا عزم کر کھاتھا، اسلحہ چھینا گیا۔

کریل پتھر صاحب بہادر میرے اس تمام بیان کی صحائی کی تصدیق کریں گے۔“

”میں عاجز اند والق امید کا اظہار کرتا ہوں کہ سرکار انگلشیہ، جس نے اپنے خیر خواہ حامیوں کے کارہائے نمایاں کے اعتراض اور انہیں انعامات سے نواز نے میں کبھی بخل سے کام نہیں لیا، میرے دعاوی پر فیاضانہ غور فرمائے گی اور مجھے میری جدوجہد اور قربانیوں کے شایان انعام صد میں دے گی۔“ ॥

مشی رجب علی نے اس درخواست کے ساتھ اپنے ”کارناموں“ کی تصدیق اور ان کے معاوضے میں حاصل کئے جانے والے انعام و اکرام کے ثبوت میں حکمرانوں اور انگریز

افران کی دریج ذیل اسناد پیش کی ہیں جن میں سے رجب علی کے نام گورنر جزل کے فرمان  
محررہ ۱۸۵۸ء کا ترجمہ پیش کیا جاتا ہے:

”یہ دیکھتے ہوئے کہ مفسدہ شروع ہونے سے قبل حسب الطلب کیپٹن ہڈسن تم  
دہلی کے ہیڈ کوارٹر میں پیش ہوئے اور بعد ازاں کیپٹن موصوف کے ماتحت کمانڈر  
انچیف کے میر منشی مقرر ہوئے اور تم نے حکمہ خفیہ اطلاعات میں اپنے فرائض  
نہایت خاطر خواہ طور پر ادا کئے،

اور یہ کہ محاصرہ دہلی کے دوران تم نے مستند خبروں کے فراہمی میں شاندار  
کارکردگی دکھائی،

اور یہ کہ بدی سرائے کی ہم کے دوران بھی تم موجود تھے اور علاقہ کے  
زمینداروں کو اپنے مقاصد میں شریک کر کے ان کے جاسوسوں کے ذریعہ  
با غیوں کی روزمرہ نقل و حرکت کی اطلاعات فراہم کرتے رہے۔

مزید براہ یہ دیکھتے ہوئے کہ مقبرہ ہمایوں کے قریب شاہ دہلی کی گرفتاری  
کے موقع پر اور دوسری صبح شہزادگان مرزا مغل، ابو بکر اور حضرت سلطان کو حرast  
میں لئے جانے کے وقت تم مجرم ہڈسن کے ہمراہ موجود تھے،

اور یہ کہ اس کے علاوہ تم نے متعدد اہم اور امتیازی خدمات سرانجام دی ہیں،  
لہذا ۲۶۹۲ء روپے بھج کی وہ جا گیر جو ۱۸۵۳ء میں تمہیں ضلع لدھیانہ میں  
جگڑاؤں کے قریب بطور ذیل بخشی گئی تھی کہ ۲۲۹۲ء روپے تھارے نام تھیات اور  
۳۰۰ روپے برائے نسل بعد نسلی؛ ہماری کمال عنایت کے سبب اس جا گیر سے  
۱۳۹۶ء روپے تمہیں عرب بھر جاری رہیں گے اور ۲۰۰ء روپے کی جا گیر نسل بعد نسل

دریج بالا اصل فرمان فاری میں لکھا گیا تھا جس کا انگریزی ترجمہ سید عبداللہ نے کیا اور یہاں اس انگریزی  
ترجمہ کو اردو میں منتقل کیا گیا ہے۔ اس فرمان میں جہاں پادشاہ اور شہزادوں کی گرفتاری کے وقت منشی رجب علی  
کا نام مجرم ہڈسن کے ساتھ موجود قلع پر موجود ہونے کا ذکر ہے، وہاں رجب علی نے صرف موجودگی کے بیان کو اپنی خدمات  
کے مقابلے میں کم خوب سمجھتے ہوئے مندرجہ ذیل الفاظ میں اس کی تردید کی ہے: (باقی اگلے صفحے کے حاشیہ میں)

تمہارے ان بیٹوں کے لئے ہو گی جو تمہارے اپنے خونی رشتے کے وارث ہوں۔ چیف کمشنر پنجاب کو ہدایت کر دی گئی ہے کہ تمہیں اس فرمان عام کے ساتھ ایک خلعت مالیتی پانچ ہزار روپے پیش کی جائے۔ تم بلاشبہ اس اعلیٰ انعام کو اپنی آسائش اور بہبودی کا ذریعہ سمجھو گے جو تمہاری ان شاندار اور موثر کارگزاریوں کے عوض، جو تم سرکار کے لئے بجالائے، عطا کیا گیا ہے اور اس فرمان کو اپنے دوستوں اور ہمسروں کے درمیان ذاتی فخر اور عزت کا باعث خیال کرو گے۔” ۱۲

رجب علی نے اپنی عرضی میں کہا ہے۔ پھر کوارٹر ماسٹر جزل کی جو سند محرر ۲۹ ستمبر

۱۸۵۷ء پیش کی ہے، وہ درج ذیل ہے:

”مجھے ان گروں بہادر خدمات کا اعتراف کرتے ہوئے بڑی خوشی ہوتی ہے جو میر مولوی رجب علی خاں بہادر نے دہلی فیلڈ فورسز کی نقل و حرکت کے دوران تمام عرصہ فرست ای۔ بی۔ فیوزیلرز کے قائم مقام کوارٹر ماسٹر جزل لفظیت ڈبلیو۔ ہڈن کی براہ راست ہدایات کے تحت تحریکہ خفیہ اطلاعات میں اپنے فرائض ادا کرتے ہوئے انجام دیں۔ میں کے مہینے سے لے کر، جبکہ کرناں میں اس کی تشكیل ہوئی، موجودہ وقت تک مولوی رجب علی کی جدوجہد میں کوئی کمی نہیں ہوئی، بلکہ وہ بڑے دشوار حالات میں بھی مصروف کا رہا ہے۔ اس نے تقریباً ہر روز شہر سے خطوط کے ذریعہ لگاتار مخمری کرتے رہنے کے علاوہ دشمن کی بیرونی حرکات و سکنات کے متعلق براہ راست اور مستحکم جاسوسی جاری رکھی۔ میں سمجھتا ہوں کہ مولوی رجب علی نے سرکار ہند کے ساتھ قابل تعریف اور دیانتدارانہ جانشی کے جس اعلیٰ کردار کا ہمیشہ مظاہر ہ کیا ہے، وہ اس نے عظیم

(چھپے صفحے کے حاشیہ سے): ”یہ ایک غلطی ہے۔ وہ میں ہی تھا جو سابق بادشاہ دہلی کو ہایلوں کے مقبرے سے لا یا اور نصف راہ میں کیپن ہڈن صاحب بہادر کی طرف گھوڑ سوار دوڑا۔ وہ تھوڑے ہی فاصلے پر موجود تھے اور میری طرف سے سابق بادشاہ کی سپر اندازی کی اطلاع پر فوراً میرے ساتھ آ آٹے۔ اس کے ثبوت میں کریں پھر صاحب بہادر اور کریں بہادر کی اتنا وضیل ہیں۔ (مولوی سید رجب علی خاں بہادر)“

آزمائش کے اس دور میں نہ صرف برقراری کر کھا بلکہ اس میں بے حد اضافہ کیا۔ میں اس کی کارگزاریوں کو سرکار کے ہمدردانہ ملاحظہ کے لئے پیش کرتے ہوئے اس کے لئے ٹھوں اور مستقل انعام کی پورہ زور سفارش کرتا ہوں۔ وہ فتح دہلی سے ہی بادشاہ کی خود سپردگی کے لئے آکہ کار بنا رہا ہے اور ان تین شہزادوں کی گرفتاری کے لئے بھی، جو سرکار کے لئے انتہائی خطرناک تھے اور دہلی میں عیسائیوں کے بے رحمانہ قتل عام میں ملوث تھے۔ ان فرائض کی بجا آوری میں اس نے بہت سے ذاتی خطرات مول لئے۔ مجھے واضح یقین ہے کہ سرکار برطانیہ کے نیک مقاصد کی خاطر وہ اب بھی اپنی تلوار کو اتنا ہی استعمال کرنے کو تیار ہے جتنا کہ اپنا قلم۔ ” ۳۱

اس کے علاوہ منشی رجب علی نے کریل ایچ۔ پی۔ برن کے اس مراسلے کی نقل بھی، واس نے رجب علی کی فرمائش پر اسٹینٹ کمشنر لدھیانہ جی۔ رکش کے نام ۲۴ اکتوبر ۱۸۵۷ء تو تحریر کیا، اپنی درخواست کے ساتھ لف کی ہے۔ اس کا ترجمہ درج ذیل ہے:

”حامی پنڈا مولوی رجب علی خاں بھادر نے مجھے آپ کے نام پر تحریر دینے کی درخواست کی ہے۔ ضلع لدھیانہ میں اپنے ایک جاگیر دار کی حیثیت سے آپ اسے پہلے ہی جانتے ہیں۔“

”گزشتہ چار ماہ کے دوران اس نے حکمہ خفیہ اطلاعات میں بڑی عمدہ خدمات انجام دی ہیں اور جدو جہد کے آخری مراحل میں بادشاہ اور اس کے بیٹوں کو پیش کرنے کا ذریعہ بھی تھا۔ بادشاہ کو اس نے بذات خود پیش کیا۔“

”اس نے لاہور بورڈ آف ایڈنپریشن کے تحت وہ تمام عرصہ جگہ میں وہاں ڈپٹی سکرٹری تھا، ملازمت کی۔ سرہنری لارنس کو، جن کا وہ پنجاب کی جنگ کے دوران معتمد (کافینڈنٹل) خشی تھا، اس پر بے حد اعتماد تھا۔ میرے علم میں سرکار کا کوئی مقامی اہلکار ایسا نہیں جس نے ملک کے لئے مولوی رجب علی سے بہتر خدمات انجام دی ہوں، اور مجھے یہ سن کر بڑی مسرت ہوگی کہ اس کا

مناسب انعام مل گیا ہے۔“ ۲۲

یہاں پر رجب علی کے دعوے کا موازنہ خود ہنسن کے بیان سے کرتا غیر ضروری نہ ہوگا۔ وہ کمشنری۔ بی۔ سائنسرز کے نام بادشاہ کی گرفتاری کا قصہ بیان کرتا ہے۔ اس تذکرہ میں رجب علی کی شرکت کا حصہ یوں ہے:

”میں نے مرزا الہی بخش کو طلب کیا اور ان کی معرفت زینت محل اور ان کے والد سے سلسلہ گفت و شنید جاری کیا۔ تمام لوگ مقبرہ ہمایوں میں آگئے۔ جس روز دہلی دشمنوں سے خالی ہوئی، اس دن شام کو مرزا الہی بخش یہ مژده لے کر میرے پاس آئے۔ اگلے روز صبح میں نے ان کو دوبارہ بھیجا۔ مولوی رجب علی اور گھوڑسواروں کا ایک مختصر سادست بھی ان کے ساتھ تھا۔ کچھ توقف کے بعد میں نے اپنے پچاس سپاہی اور بھیجے۔“

”مقبرے کے قریب مولوی رجب علی کی پارٹی پر حملہ ہوا اور چار گھوڑسوار رخی ہو گئے۔ لیکن یہ ظاہر تھا کہ یہ حملہ بادشاہ کی پارٹی کا نہیں بلکہ کچھ جذباتی قسم کے لوگوں کا تھا، اس لئے میں نے یہ ضروری نہیں سمجھا کہ بادشاہ کی گرفتاری میں کسی قسم کے پس و پیش سے کام لیا جائے، لہذا میں نے رسالدار مان سنگھ کو اٹھارہ جوانوں کے ساتھ مولوی رجب علی کے پاس بھیجا اور یہ حکم دیا کہ اگر بادشاہ کو اخوا کرنے کی کوشش کی جائے تو تجھے فوراً اطلاع دو اور جو شخص بھی مقبرے سے باہر جانے کی کوشش کرے، اسے گولی سے اڑا دو۔ میں موقع پر موجود ہا لیکن عمارتوں کی آڑ میں ہو گیا تاکہ نظر نہ آسکوں۔ مولوی رجب علی کو ہدایت دے دی گئی تھی کہ وہ بادشاہ کو بتا دیں کہ اگر وہ خاموشی سے باہر آ کر خود کو ہوا لے کر دیں تو میں (ہنسن) ان کی حفاظت کا ضامن ہوں لیکن اب اگر انہوں نے مقبرے سے فرار ہونے کا ارادہ کیا تو دروازے کی کمان میرے ہاتھ میں ہے، میں بغیر کسی رحم کے ان کو اور ان کے لواحقین کو گولی مار دوں گا۔“

”دو تین گھنٹے کے طویل انتظار کے بعد رسالدار نے آ کر اطلاع دی کہ

بادشاہ آرہے ہیں۔ مرتزا الہی بخش اور مولوی رجب علی بذاتِ خود بادشاہ کی پاکی کے ہمراہ چل رہے تھے۔ بادشاہ کی پاکی کے بالکل پیچے بیگم کی پاکی تھی۔ پھر بادشاہ کے بلاز میں اور ان کے پیچے قلعہ اور شہر سے بھاگے ہوئے پناہ گریں گے ایک بیگم غیر تھا۔ پاکیاں رک گئیں اور بادشاہ نے یہ پیغام میرے نام بھیجا کہ وہ خود میری زبان سے اپنی جاں بخشی کے الفاظ سننے کے خواہشمند ہیں۔ میں اپنے گھوڑے پر بیٹھ کر ادھر کی طرف بڑھا لیکن حفظِ ماقوم کے طور پر میں نے اپنے سپاہیوں کو بادشاہ کی پارٹی اور اس مجمع کے درمیان کھڑا کر دیا جو پیچے پیچے چلا آ رہا تھا۔ بظاہر ان کے ارادے خطرناک معلوم دے رہے تھے۔ میں نے ایک لمحے کے لئے توقف کیا اور پھر فوراً بادشاہ اور بیگم کے قریب پہنچ گیا۔ جو عہد میں نے ان سے کیا تھا اس کی بابت دونوں احتجاج اور خوف کا مظاہرہ کر رہے تھے کیونکہ میں نے ان سے یہ شرط لے لی تھی کہ وہ فرار ہونے کی کوشش نہیں کریں گے، جس کا کہ اس وقت پورا امکان تھا۔ پھر میں نے خاصی بلند آواز میں، ایسے کہ سب سن سکیں، اپنے سپاہیوں کو مخاطب کرتے ہوئے کہا کہ جو شخص اپنی جگہ سے بلنے کی کوشش کرے، گولی مار دینا۔ جیسے ہی وہ مجمع سے کچھ اور دور آگئے، میں نے مرتزا الہی بخش اور مولوی رجب علی سے بادشاہ کی پاکیوں کے ساتھ ساتھ چلنے کو کہا اور اپنے سپاہیوں کو ہدایت کی کہ وہ بادشاہ کی پاکی کے پیچے پیچے چلیں۔ اس کے ایک گھنٹے بعد مجھے اس وقت اطمینان کا سانس لینے کا موقع ملا جب میں نے بادشاہ اور بیگم کو میسح جزل کے احکام کے مطابق قلعہ کے دروازے پر آپ (کمشن سائزرس) کے حوالے کر دیا۔<sup>۱۵</sup>

”..... بادشاہ دہلی نے اس شرط پر خود کو میرے حوالے کیا کہ ایک تو ان کی جاں بخشی کر دی جائے اور دوسرے یہ کہ ان کی شان میں کوئی گستاخانہ سلوک نہ کیا جائے گا۔ میرے نام سے یہ وعدہ مرتزا الہی بخش کے ذریعے ایک روز قبل بیگم زینت محل اور ان کے والد (احمد قلی خاں) سے بھی کیا جا چکا تھا اور گرفتاری والے

دن مولوی رجب علی نے دوبارہ یہی وعدہ (میری طرف سے) بادشاہ سے کیا۔ بعد ازاں بادشاہ کے اصرار پر مجھے بھی بزبان خود ان الفاظ کو دھرا تپڑا۔<sup>۱۶</sup>

کمشزد ہلی سی۔ بی۔ سانڈر س بادشاہ کی گرفتاری کے دو روز بعد ۲۲ ستمبر کو ولیم میور کے نام لکھتے ہیں:

”میں یہ اطلاع دیتے ہوئے خوشی محسوس کرتا ہوں کہ کیپشن ہڈسن اور مولوی رجب علی کی کوششوں سے دہلی کا بادشاہ اس واحد شرط کے تحت اسیری قبول کرنے پر آمادہ ہوا کہ اس کی اور بیگم زینت محل کی جاں بخشنی کر دی جائے گی۔“<sup>۱۷</sup>

کیپشن ہڈسن نے اپنے بھائی کے نام ایک خط میں شہزادوں کی گرفتاری کا ذکر کرتے ہوئے اپنی مہم میں رجب علی کی شرکت کا یوں تذکرہ کیا ہے:

”میں صحیح سویرے ہی ایک سو منتخب آدمیوں کو لے کر شہنشاہ ہما یوں کے مقبرے کی جانب چلا جہاں ان بدمعاشوں نے پناہ لے رکھی تھی۔ میں نے مقبرے تک جانے کی رسائی یا وہاں سے کسی کے پیچے نکلنے کی کاٹ کا منصوبہ بنایا اور پھر شاہی خاندان کے ایک کم مرتبہ رکن (جسے اس کی جاں بخشنی کے وعدہ پر خرید لیا گیا تھا) اور یہ چشم مولوی رجب علی کو یہ اتنے کے لئے (مقبرے کے) اندر بھیجا کر میں شہزادوں کو مزادیتے کے لئے گرفناہ کرنے آیا ہوں اور میرا عزم ہے کہ انہیں زندہ یا مردہ گرفتار کروں۔ وہ ہنٹوں کے انٹلی نزاع اور شدید تشویش کی کیفیت کے بعد وہ سامنے آئے اور پوچھا کہ یہاں گورنمنٹ نے ان کی جاں بخشنی کا وعدہ کیا ہے؟ اس پر میں نے جواب دیا کہ ”ہرگز نہیں“ اور انہیں ایک گارڈ کی حفاظت میں مقبرے۔۔۔ شہر کی جانب رو انہ کر دیا۔<sup>۱۸</sup>

اور پھر شہر میں پہنچ کر ہڈسن کی کے بقول ”میں نے اپنے ایک آدمی سے قرائیں پکڑی اور سوچتے سمجھتے ہوئے انہیں ایک ایک کر کے گولی سے اڑا دیا۔“<sup>۱۹</sup> یوں رجب علی کے پیش کردہ شکار ہڈسن کے ہاتھوں کسی کارروائی کے بغیر اپنے انجام کو پہنچے۔ رجب علی کی پیش کردہ اسناد میں اس کے اس ”کارناٹے“ کا حوالہ بھی بڑے کمزور کے ساتھ موجود ہے۔

جیسا کہ بیان کیا جا چکا ہے کہ لندن میں رجب علی کی طرف سے پہلی درخواست کا اندر اج دفتر میں ۱۶ دسمبر ۱۸۶۷ء کیا اور اس کے بعد دوسری درخواست ۱۰ مارچ ۱۸۶۹ء کو دائر ہوئی۔ اس عرصہ کے دوران کے ایک فرمان جاری کردہ وائرسائے و گورنر جنرل ہند سر جان لارس بیان رجب علی محررہ ۳۱ اگست ۱۸۶۸ء کی نقل فائل میں موجود ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ غالباً پہلی درخواست کے نتیجے میں رجب علی کو دوی گئی جا گیر کا وہ حصہ جو اسے صرف تا حیات عطا کیا گیا تھا، اب وہ اسے دائی طور پر مرحمت کر دیا گیا۔ ملاحظہ فرمائیں:

”تمہاری ان گروں بہا خدمات کا اعتراف کرتے ہوئے، جو تم نے بعض اہم مواقع پر ملک کے لئے انجام دیں، یعنی:

برطانوی افواج کے افغانستان جانے کے لئے برائے حصول اجازت عبور

مکہر حد حاکم پنجاب سے گفت و شنید کے وقت،

ان مہماں میں جو پنجاب کے برطانوی عملداری میں شمولیت کا باعث ہوئیں،

اور ۱۸۵۷ء کے محاصرہ دہلی کے دوران،

۱۸۶۹ء روپے سالانہ جمع کی ایک جا گیر، جس میں سے ۱۵۲۱ روپے کی رقم دو ای

عییہ ہے اور بقیا صرف تا حیات، تمہیں مرحمت کی جا چکی ہے، اب مذکورہ بالا

کار کر دیگیوں کے پیش نظر برائے منظوری مزید انعام ہر آن لفظیت گورنر بہادر

پنجاب کی سفارش پر اس کی بجائے مذکورہ کل جا گیر تمہیں دائی طور پر عطا کی جاتی

ہے۔ اس عییہ کے بد لے تمہیں سرکار برطانیہ کے ساتھ اپنی خیر خواہی کا بیشہ

ثبوت دینا چاہیے۔“ ۱۱

متذکرہ فائل میں سابق کمشنر دہلی مسٹر ہمیشن کے نام فارسی میں رجب علی کے ہاتھ

کی لکھی ہوئی ایک عرضی محررہ ۲۲ ستمبر ۱۸۶۷ء، جس کا عکس زیر نظر مقالہ میں شامل ہے، اس کا

ترجمہ پیش خدمت ہے:

”دریائے علم را گوہر نایاب و پسبرا قابل را آفتاب جہانتاب، مرجع علم و فضلاء

تحریر محرز قصبات اسین حکماء دورین جناب معلن القاب دام اقبالہ“

”خدمت عالی میں گزارش ہے کہ مشقی سید عبد الدشاد کی تحریر سے احقر کے متعلق

حضرت ملکہ نصیرہ بیان

۷۸

دام اقبال

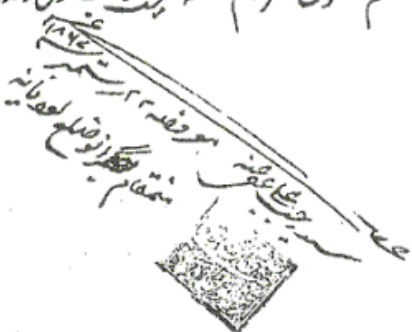
جنہیں الفاظ

مریای علیم اگوہن رایا بس پہنچ قبائل آفغانستان پنج اعلاء فضلاً و مسکن میز قصبات سین عکار و میں

پرست

حضرت ملکہ نصیرہ علیم الدین توجیہات و اتفاق و عنایات آنچن بسبت خود فریضہ شکر بیان گاہ  
بادی ادا کر دم کہ این ذرہ یقین در اینگان حضور ہنگام و لفظ افزوی خود میں ایسی اتفاق  
لندن فرماویں نہ فرمودا بلکہ ای فلاح و ہمیوں نہیں با وجود کثرت اغذیہ از حقیقت  
ایشتھے خدمات لیں ذرہ یہ تقدیز جمیع فران فرانی کشو عدل و انصاف قدرت و درست  
و فتوت و علم و فضل سراج رسیں کلارک صاحب بیان دام اقبال در یاد حفظ این روی یہ  
ستبلہ رکوہستان و لامور و حاضر بودن حضور انجمن و عید کرمان سہنپری مسکنی للہنس  
صحریہ و یقینہ حقیقتاً حجم مولراج ناظم ملکان و درستہ کشمکشہ امیوں بود بودن و عین کارزار  
بمقابلہ افراط لائش بار و آوردن با دشاد کوتاہ اندیش و ملی یکیز صہیان اخواہ طفہ امویان  
و متفاہیہ بورن بیفستان و محرومی ہجھ سوارہ باری ہو و ما مرشدان حکم ویسی کو رز  
جزلی جمال تباہ بود و میں پرستی صاحب بیان در تقدیمہ دیسیم و خیرہ حالاتھے از دفتر کو رزی  
و لامور و اندیش و دلی طاہر و خطوط المکری مہاجان جالیشان سرانا پاہ صادق و احمد لدھ  
درین وقت حضور سر سراج رسیں کلارک صحریہ بیان و سر فرید کری میں رشت صاحب بیان  
و مافل صحریہ بیان و مخصوص انجمن و منع الالتفاہ بیان بارہ بار ملکہ مقدار لکھان خلد اللہ ملکہ  
و سلطانہا میوں بود اند و عنده الاستفہ بہریہ واقعی است بہنط اتفاق از شرح و بسط آن  
درین نجاح ایند فرمودیں مقام غور بہت کہ اقواری کہ بامی عطای کمل جاگرہ میوں بندہ  
براؤ فوت ہجھیں نزد و سر فرید کری بارہ بیان بارہ کہ اگر و میوں کہ سنتگان لکھوں

شانت تدقی و تقدی امیر حکم بخی خودند تا کام کشش بخان از در سر کاران نگری مدر جی فرت  
 و سر تری شی عظیم بر می ایش شد اینی خود بر اقرار بر اتفاق خواست هم بساده رکن شنون من بخی خود ز رسیم  
 در فقره نگری خانش و اضمی است و دران وقت رازه که اسرار که که هم بخودی سپرده  
 بند کردند تا امروزیم بزرگان شاده و هم بخودی خوش اشاره بان کردند این  
 وزدم موجود دیده کنک در هب بخودی خدیش الاستف رخود بان خود بزرگ هر کاره بخی خان  
 عالیشان مریم خود و گواه خود رازم وزر قافت تقادف عدالت سر کاران کاره بخی هم بورت دل خهار  
 چراز نقصه این امور پیش شنگرد و دیده بخون و بخک خون چکونه شود ملاعنه برای این نکردم  
 نه عمر بخ و خزانه قارون و گریه ایوب و صیر بیقوی از کجا بید اکنم و دیمای دنی را که بیظ  
 شی و دن ام و بیمه درست آمد و بیانی ساجد و جانش فی سبیل الدو و خبرات راه خدا مص  
 کردم این امر از غایت شهرت محتاج بدلیل بیزت ایں اگر بیه اخبار ایک نظر تو بخ و بخ عظیم  
 کشش افغانستان بیالم شود بخ خود خواهم سر شد لشول شاعر زبان شکوه ندارم و دست و متنی  
 داستان بند د راز است ز باده این طول نکردم که بخوبی ملال مراجع بخانوں نه کرد بخ هم این  
 هر قبیل این هم خدمه سر کار بخانفت باز کرده ام و اخو قشت هم زیاده از شصت سال است  
 تازه ن ام بخان حاضر و دعای ترقی ملک و کل ای ای سر کار بخیم ایند را افغانی دهندان قدر  
 افزای غایت فرمای خود کی کنم قلم شکم و مهمن خنکردم که شر طرزی د گفتکوی هر لذتی  
 افتاق باب نابان باد



آنجناب کی توجہات، التفات اور عنایات کا جان کر میں بارگاہ اللہی میں سجدہ شکر بجالا یا کہ آپ نے مجھ ناچیز کولندن کے شاہی دربار میں شرفیابی کے وقت بھی یاد رکھا اور کثرت مشاغل کے باوجود میری فلاج و بہبود پر توجہ فرماتے ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ احقر کی خدمات سر جارج رسیل کلارک صاحب کے دور سے دریائے سنج، کوہستان اور لاہور کے اس پار کے علاقے میں اور سرہنری ٹنکری لارنس صاحب بہادر کے عہد میں، ملتان کے ناظم مولراج کے تدقیقی مقدمے میں، آنجناب کی خدمت میں میری حاضری اور ۱۸۵۷ء کے فساد میں میرا عین میدان جنگ میں آگ برساتی ہوئی تو پوں کے سامنے رہتا اور دہلی کے کوتاہ بادشاہ کا انگریز صاحبان کے مقابلے پر آتا، تلواروں اور نیزوں سے لڑائی ہوتا اور اپنے پانچ ساتھی سواروں کے ساتھ میرا ریختی ہوتا اور واسرائے گورز جزل کے حکم پر جا گیر ..... عطا ہوتا ..... یہ حالات گورنر، لاہور، انبالہ اور دہلی کے دفتروں کے کاغذات میں موجود ہیں اور انگریز صاحبان عالیشان کے خطوط اس کے گواہ ہیں۔ الحمد للہ کہ اس وقت سر جارج رسیل کلارک صاحب بہادر اور سر فریڈرک کری بارٹ صاحب بہادر، مائل صاحب بہادر اور بطورِ خاص آنجناب ریخ الالقب بنسیس نصیس ملکہ مقدس انگلستان خلد اللہ ملکہا و سلطانہا کے دربار میں موجود ہیں اور دریافت کرنے پر انصاف کی نظر سے حقیقت حال کی وضاحت و تشریح میں دریغ نہیں فرمائیں گے۔ پس مقام غور ہے کہ براڈفٹ صاحب بہادر نے میری کل موروثی جا گیر کے اعطای کے ضمن میں اقرار کیا اور اس کی تقدیق سر فریڈرک کری بارٹ صاحب بہادر نے بھی کی۔ وہ اگر لاہور میں سکھوں کی لڑائی کے دوران ثابت قدمی اور پختہ تدبیری کا مظاہرہ نہ کرتے تو پورا ملک چنگاپ انگریزوں کے ہاتھ سے نکل جاتا اور بہت زیادہ شورش برپا ہوتی۔ اس سب کچھ کے باوجود مجھے میرا حق نہیں ملا۔ انگریزی دفتر میں اس کا حال واضح ہے۔ اس وقت جورا زور موز صاحب مددوں نے مجھ سے

کہے، آج تک میری زبان پر نہیں آئے ہیں اور صاحب مددوہ نے اپنے  
انگریزی خط میں اس کی طرف اشارہ کیا ہے جو میرے پاس موجود ہے اور پیشک  
صاحب مددوہ دریافت کرنے پر بتا دیں گے۔ جب ایسے عالیشان صاحبان  
میرے سر پرست اور گواہ ہیں اور انگریزی حکومت کے عدل و انصاف کی شہرت  
بھی اطراف و اکناف عالم میں پھیلی ہوئی ہے تو خاکسار کا دل ایسی باتوں کے  
خیال سے پاش پاٹ کیوں نہ ہو، آنکھیں جھیوں کیسے نہ ہوں اور جگر خون کیوں نہ  
ہو! میں نے مقدمہ اس لئے دائر نہیں کیا کہ عمر نوح، خزانۃ تارون، گریہ ایوب  
اور صبر یعقوب کہاں سے لا اؤں؟ دنیا یے دنی کو میں نے کبھی اہمیت نہیں دی۔ جو  
کچھ بھی میں نے کمیا، مسجد اور کتوں میں بنوانے اور خیرات فی سبیل اللہ میں لگادیا۔  
یہ بات اتنی معروف ہے کہ کسی دلیل کی بحاج نہیں۔ اگر آپ کی ادنیٰ سی کوشش  
سے وزیر اعظم انگلستان کی معمولی سی توجہ میرے حال پر ہو جائے تو میں اپنی مراد  
پالوں گا، ورنہ بقول شاعر:

زبانِ شکوہ نہ داریم و دستی داں گیر

(نہ میری شکوہ کرنے والی زبان ہے اور نہ دامن پکڑ لینے والا ہاتھ)

میری کہانی بہت بھی ہے۔ میں نے طویل بات نہیں کی کہ باعثِ ملال نہ ہو۔ مختصر  
یہ ہے کہ میں نے اس سے پہلے بھی سرکاری خدمات انجام دی ہیں اور اس وقت  
ساتھ سال سے زیادہ عمر کا ہوں۔ جب تک زندہ ہوں، میری جان حاضر ہے۔

دعا میں

قلم شکستم وضمون مختصر کرم کنیت طرزِ ادب گفتگو نے طولانی

آفتابِ اقبال تباہ باؤ!

سید رجب علی عفی عنہ

معروضہ ۲۲ ستمبر ۱۸۶۷ء

بمقام جگر اؤں ضلع لدھیانہ، ۲۱

اس عرضی کے مندرجات اس لحاظ سے خاصے دلچسپ ہیں کہ ان میں انگریزوں کے شعبہ جا سوی کا یہ ”نامور“ اور کامیاب ترین الہکار جہاں ایک جانب ”برائے اتحاد مس کار انگریزی“ اپنے ہی عوام کے خلاف گھری سازشوں میں ملوث نظر آتا ہے، وہاں دوسری جانب وہ اپنی تمام کمائی رفاهِ عامہ کے کاموں، مساجد اور کنوں کی تعمیر اور خیراتی مقاصد میں صرف کر دینے کا دعویٰ کرتا ہوا دکھائی دیتا ہے۔ نظیر لدھیانوی لکھتے ہیں:

”مقبرہ ہمایوں کے واقعہ کے بعد مسلمانوں کو مولوی رجب علی اور ان کے خاندان سے عقیدت کم ہو گئی تھی، تاہم مولوی رجب علی نے تلافی ماقات کے طور پر دہلی کے ستم رسیدہ لوگوں کی حقیقت الامکان امداد کی۔“ ۲۲

فلاج و بہبود کے اس کام میں انہاک کے پیچھے کیا جذبہ کا فرماتھا؟ تلافی ماقات، عوام میں کھوئی ہوئی عزت اور وقار کی بحالی یا کچھ اور؟ یہ بات البته طے ہے کہ وہ تلافی ماقات کے احساس سے قطعی عاری تھا کیونکہ ”خدماتِ فریگ“ کے سلسلے میں اپنی سابقہ کارگزاریوں کا فخر یہ اظہار اور اس عالم پیغمبری میں بھی ان کے لئے اپنی ”جان حاضر“ کے دعوے کی برقراری اس کے ذہن اور کردار کی عکاسی کرتے ہیں۔

اس موقع پر فتحی رجب علی کی درخواست کے لندن میں مقیم پیروی کنندہ سید عبد اللہ کا تعارف دلچسپی سے خالی نہ ہوگا۔ ”تاریخ اودھ“ (جلد دوم) کے مطابق:

”سید عبد اللہ کے والد کا نام سید محمد خان بہادر تھا..... ۱۸۵۷ء میں سید محمد نے انگریزوں کے ساتھ بڑی ہمدردی کا برداشت کیا اور ان کے ساتھ بڑی وفاداری کا ثبوت دیا۔ اس کے سلسلے میں انہیں خان بہادر کا خطاب دیا گیا اور گراں قدر پیش عنایت کی گئی..... سید عبد اللہ پہلے حافظ افتخار سفارت کلکتہ تھے، بعد میں کسی طریق سے ایک انگریز کے ساتھ لندن پہنچ گئے۔ وہاں کے رئیس ازراہ جو ہر شناسی عزت کے ساتھ پیش آئے۔ مناسب صورتِ معاش بھی نکل آئی۔ چند روز کے بعد ایک ولائی عورت سے، جو کسی پادری کی بہن اور ایک افسر فوج کی بیٹی تھی، بعد ایجاب مذہب مسیحی شادی ہوئی کیونکہ عقد شرعی مذہب عیسائی اختیار کئے بغیر

نہیں ہو سکتا تھا۔“ ۳۳

فرانسیسی مستشرق موسیو گارسائی دتائی، انہوں نے سر سید احمد خاں کی مشہور تصنیف، ”آثار الصنادید“ کا فرانسیسی زبان میں ترجمہ کر کے اسے یورپ گیر شہرت عطا کی تھی، اپنے ایک خطبے میں سید عبد اللہ کو یونیورسٹی کالج لندن میں ہندوستانی زبان کا پروفیسر بتایا ہے۔ ۳۴ انہوں نے واقعہ ۱۸۵۷ کے دوران انگریزوں کے مصائب کا ذکر کرتے ہوئے سید عبد اللہ کے تعارف میں اس کی انگریز دوستی اور انگریزی دانی میں ان کی مہارت کی تعریف ان الفاظ میں کی ہے:

”بعض ہندوستانی، جو عملی طور پر کچھ کرنے سے قاصر ہے، انہوں نے کھلم کھلا مصیبہ زدہ (انگریزوں) سے دلی ہمدردی کا اظہار کیا۔ ایسے ہی لوگوں میں سے ایک شخص سید عبد اللہ نامی ہے جو یہود ملکہ اور شہزادگان اودھ کے ساتھیوں میں سے ہے۔ جب اس کو جزل ہنری لارنس کی مرگ کی خبر معلوم ہوئی، جو اس غدر کے ایک معز کے میں ہلاک ہوا، تو اس نے ایک اردو مشتوی لکھ کر شائع کی۔ عبد اللہ ایک زمانے میں پنجاب کے کسی انگریزی دفتر میں مترجم رہ چکا تھا اور لارنس سے خاص طور پر واقف تھا۔ اس نے اسی لظم کا مختصر ترجمہ خود لظم انگریزی میں کیا ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ کس روائی کے ساتھ انگریزی زبان لکھنے پر قادر تھا۔“ ۳۵

گارسائی دتائی ۱۸۷۰ء میں لکھے گئے اپنے ایک مقالے میں تحریر کرتے ہیں:

”اس وقت جو مسلمان لندن آتے ہیں، ان کی رہبری سید عبد اللہ کرتے ہیں جو نہایت دلچسپ اور پُر مذاق آدمی ہیں۔ ان کی بدولت مسلمان نوجوانوں کو ایک رہنمائی جاتا ہے جو ان کو انگریزوں کی اعلیٰ سوسائٹی میں ملنے خلنے کے آداب سے واقف کر سکتا ہے۔“ ۳۶

گارسائی سر سید کے نام ایک خط میں اس شخص کا تذکرہ ”میرا دوست سید عبد اللہ“ کے الفاظ سے کرتے ہیں۔ ۳۷ سر سید نے بھی اپنے لندن کے قیام کے دوران

کیم بر ج یونیورسٹی کی سیر کی تفصیل میں ”اپنے دوست سید عبداللہ“ کی ہمراہی کا ذکر کیا ہے۔ ۲۸  
خواجہ الطاف حسین حائلی نے سر سید کی سوانح حیات میں ”ہندوستان کے ایک مسلمان مقام لندن سید عبداللہ نام“ کے اس طویل مضمون کے ایک اقتباس کا ترجمہ درج کیا ہے جو انہوں نے ۱۸۷۰ء میں سر سید کی لندن سے واپسی کے بعد ہاں کے ایک انگریزی اخبار میں چھپوا یا تھا اور جس میں سر سید کی لیاقت اور شاشکی کی بہت تعریف کی گئی تھی۔ ۲۹

آخر میں نہونے کے طور پر منشی رجب علی کی ان اطلاعات سے، جو اس نے اپنے انگریز آقاوں کو مہیا کیں، چند اقتباسات ”غداروں کے خطوط“ سے نقل کئے جاتے ہیں۔ ان خطوط سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ رجب علی اپنے ماتحت تراپ علی، گوری شنکر اور دیگر مشہور اور غیر مشہور انگریزی جاسوسوں کی مہیا کردہ خبریں اور ذاتی طور پر حاصل کی گئی معلومات براہ راست اپنی ہائی کمائل کو بھیجتا تھا۔

۲۹ جولائی ۱۸۵۷ء:

”۳۷ ویں اور ۳۵ ویں رجمنٹوں کے پاس پانچ سو من باروں کا ایک علیحدہ ذخیرہ موجود ہے جو وہ کسی دوسری رجمنٹ کو دینا نہیں چاہتے۔ وہ کہتے ہیں کہ باروں کا یہ ذخیرہ انہوں نے اپنے استعمال اور حفاظت کے لئے جمع کیا تھا، اس پر کسی دوسری رجمنٹ کا حق نہیں..... یہاں پر تقریباً چار سو من کچا گندھک موجود ہے لیکن صاف کئے ہوئے گندھک کا کوئی ذخیرہ شہر میں موجود نہیں۔“ ۳۰

۳۰ رائست ۱۸۵۷ء:

”باغیوں کا فوجی دستہ مجاز سے اب واپس پہنچا ہے۔ یہ دستہ ہے جس نے شام کو آٹھ بجے کے قریب دوسرے سپاہیوں کے ساتھ مل کر ہمارے مورچوں پر حملہ کیا تھا..... اب صحیح کے دس بجے ہیں۔ انہوں نے ہندو راؤ کے گھر اور بادولی کے مورچوں کو چھوڑ کر سبزی منڈی کے مورچوں پر توجہ دینی شروع کی ہے..... ہماری فوج کے تقریباً پندرہ افراد ہلاک اور زخمی ہوئے جبکہ شمن کا نقصان اس سے بہت زیادہ ہوا۔ ان کی صحیح تعداد کی اطلاع بعد میں دی جائے گی۔“

باغیوں نے اپنے جملے کے لئے یہ طریقہ اختیار کیا ہے کہ فوج کا ایک دستہ چار گھنٹے تک مجاز پر جا کر لڑتا ہے اور بگل کی آواز پر واپس دہلی آ جاتا ہے اور اس کی جگہ ایک دوسرا دستہ لے لیتا ہے۔ اس طرح لڑائی متواتر جاری رہتی ہے اور باغیوں کی تمام فوج جنگ میں باری باری حصیلی رہتی ہے۔“ ۳۲

۱۲ اگست ۱۸۵۷ء:

”ہر کاروں نے کل شام آ کر اطلاع دی کہ شہر کے ہر دروازے پر پہرہ لگادیا گیا ہے اور کسی شخص کو گزرنے کی اجازت نہیں، جب تک کوئی اس کو جانتا نہ ہو یا محلہ کا کوئی شریف آدمی اس کی سفارش نہ کرے۔ یہی وجہ ہے کہ میں کل شام سے کوئی اطلاع نہیں بھیج سکا اور نہ ہی آپ کا کوئی ہر کارہ مجھ تک پہنچا ہے۔۔۔ بارہ تاریخ کو جو تو پیس پکڑی گئی تھیں، ان میں سے ایک توپ کے گولے کو جب کھولا گیا تو پتہ چلا کہ اس میں نیا بارود بھرا گیا تھا۔ یہ بارود کافی خام اور کم درجے کا ہے۔ اس سے ان اطلاعات کی قدر یقین ہوتی ہے کہ ان کے پاس اچھے بارود کا ذخیرہ ختم ہو چکا ہے اور روزانہ استعمال کے لئے جو بارود بن رہا ہے، وہ بالکل بیکار ہے۔ ان کے پاس گندھک کا جو ذخیرہ موجود ہے، وہ عفریب ختم ہو جائے گا اور اس کے بعد وہ اس قسم کا بارود بھی نہ بنائیں گے۔“ ۳۳

۱۳ اگست ۱۸۵۷ء:

”تراب علی ایک دودن کے لئے انگریزی کمپ میں گیا ہوا ہے، اس لئے اس کی فرماہم کردہ اطلاعات آج میں آپ کو ارسال نہیں کر سکوں گا۔ اس کے واپس آنے پر یہ اطلاعات بھیج دی جائیں گی۔۔۔ کل عورتوں اور بچوں سے لدی ہوئی پائیں گاڑیاں دہلی دروازہ کے ذریعے بلب گڑھ اور یو اڑی کی طرف روانہ ہوئی تھیں۔ اتنی ہی تعداد روزانہ یہاں سے چلی جاتی ہے۔“ ۳۴

۱۴ ستمبر ۱۸۵۷ء:

”میں آپ کے حکم کی تقلیل میں خبریں حاصل کرنے کے لئے شہر کی فصیل کے

حوالہ جات

۱۔ بہادر شاہ ظفر اپنے مقدمے میں بیان کرتا ہے کہ ”باغی فوجیں مجھے اپنے ہمراہ لے جانا چاہتی تھیں مگر میں نہ گیا۔“ (مقدمہ بہادر شاہ ظفر، افیصل لاہور [۱۹۹۰ء] ص ۱۶۲)

۲۔ Eye-witnesses to the Indian Mutiny (James Hewitt), Osprey Publishing Ltd., Berkshire. (1972), p.38

۳۔ ۱۸۵۷ء (غلام رسول ہر) کتاب منزل لاہور (۱۹۶۰ء) ص ۱۳۸-۱۳۷

۴۔ Delhi in 1857 (N.K.Nigam), S.Chand & Co. Delhi. (1957), p.99

۵۔ تحقیقات پختی (نوراحم جوشنی) پنجابی اولیٰ اکیڈمی لاہور (۱۹۶۳ء) ص ۱۸-۲۲

۶۔ غداروں کے خطوط (مرتبہ: سلیمان قریشی / عاشورہ کاظمی) انجمن ترقی اردو ہندوستانی دہلی (۱۹۹۳ء) ص ۱۱۲

۷۔ تاریخ بغاوت ہند / احرار عظیم (پنڈت کنہیا لال) مطبع فتحی نویں کشور کھنڈ (۱۹۱۶ء) ص ۳۸۲-۳۸۳

۸۔ غداروں کے خطوط، ص ۱۲۳

۹۔ محاصرہ دہلی کے خطوط، مطبوعہ دہلی (۱۹۳۰ء) ص ۲۱

۱۰۔ اٹھیا آفس ریکارڈز فائل نمبر ۷۳/۱۵، P&S، ورق 775

۱۱۔ ایضاً، ورق 778

۱۲۔ ایضاً، ورق 779

۱۳۔ ایضاً  
 ۱۴۔ ایضاً  
 ۱۵۔ بھارشاہ نظر (اسلم پر دین) انجمن ترقی اردو ہند، نئی دہلی (۱۹۸۴ء)، ص ۲۱۵۳۲۲  
 ۱۶۔ ایضاً، ص ۲۱۱

۱۷۔ Records of the Intelligence Department (Sir William Muir), T. & T. Clark, Edinburg (1902). Vol.I, p.123

۱۸۔ Twelve Years of a Soldier's Life in India (George H. Hodson), John W. Parker, London, (1859) p.300-302

۱۹۔ ایضاً، ص ۳۰۲

۲۰۔ اندیا آفس ریکارڈز فائل نمبر ۷۳/۱۵/P&S/L، ورق ۷۷۵

۲۱۔ ایضاً، ورق 783

۲۲۔ داستان غدر (ظہیر دہلوی) کا داری پنجاب لاہور (۱۹۵۵ء)، ص ۱۴۲

۲۳۔ افکار، کراچی، خصوصی نمبر برطانیہ، ص ۲۰

۲۴۔ خطبات گارسال دنی ( حصہ اول) انجمن ترقی اردو پاکستان کراچی (۱۹۷۹ء)، ص ۳۹۸

۲۵۔ ایضاً، ص ۲۲۸

۲۶۔ مقالات گارسال دنی (جلد اول) انجمن ترقی اردو پاکستان کراچی (۱۹۶۳ء)، ص ۵۶

۲۷۔ خطوط بنام سر سید (شیخ اسماعیل پانی پی) مجلس ترقی ادب لاہور (۱۹۹۵ء)، ص ۲۰

۲۸۔ علی گڑھ انٹیشیوٹ گزٹ (۱۳ جولی ۱۸۷۱ء)، ص ۱۸

۲۹۔ حیات جاوید (الاطاف حسین حالی) ناگ پرنس کانپور (۱۹۰۱ء) حصہ اول، ص ۱۶۳

۳۰۔ خداروں کے خطوط، ص ۱۱۲

۳۱۔ ایضاً، ص ۱۱۴-۱۱۵

۳۲۔ ایضاً، ص ۱۲۶

۳۳۔ ایضاً، ص ۱۶۱

۳۴۔ ایضاً، ص ۱۸۹

## اسباب بغاوتِ ہند کے پس پردا

نام میرا تھا، کام اُن کا تھا (سرسید)

۱۸۵۷ء کے واقعات پر سرسید احمد خاں نے سب سے پہلے "سرشی ضلع بجنور" تحریر کی۔ یہ کتاب ۱۸۵۸ء میں شائع ہوئی۔ یہ ایک طرف ضلع بجنور میں برپا ہونے والے واقعات کی تاریخ ہے اور دوسری طرف بحیثیت صدر ایمن ان کی وفادارانہ کارکردگیوں کے باعث ان کے ساتھ پیش آنے والے مصائب کا ذاتی تذکرہ بھی ہے۔ اگلے سال یعنی ۱۸۵۹ء میں ان کی تالیف "اسباب سرسی ہندوستان کا جواب مضمون" طبع ہوئی جو بعد میں "اسباب بغاوت ہند" کے نام سے معروف ہوئی۔ یہ کتاب صرف حکام کے مطالعہ کے لئے شائع کی گئی، اس لئے عوام الناس اس کے مندرجات سے کئی برس تک قطعی طور پر لا عالم رہے۔ پھر ۱۸۶۰ء میں انہوں نے "اکل مہنگا آف انڈیا" (رسالہ خیر خواہ مسلمانان) کے نام سے رسائل شائع کرنے کا ایک سلسلہ شروع کیا جس میں انگریزوں کے لئے اپنی جان اور اپنے مال قربان کر دینے کی پروانہ کرنے والے خیر خواہ مسلمانوں کے فرد افراد "مستند" حالات اردو اور انگریزی میں درج کئے جاتے تھے۔ اس کی ابتداء انہوں نے سب سے اول اپنی وفاداریوں کے تذکرے سے کی اور شہوت کے طور پر حکام انگریزی کی اسناد بھی پیش کیں۔ یہ سلسلہ ۱۸۶۱ء میں تیسرا رسالہ طبع ہونے کے بعد منقطع ہو گیا۔ اس دوران انہوں نے اردو اور انگریزی میں چند ورقی کتابیں

”شکر یہ مراد آباد کے مسلمانوں کا،“ شائع کیا جو دراصل ۲۸ جولائی ۱۸۵۹ء کو منعقد کئے گئے ایک جلسے میں انگریز حکام کے حق میں خدا تعالیٰ کے حضور پیش کی گئی ان کی دعا یعنی شکر ائمہ تھی۔

متذکرہ بالا تایفات میں ”اسباب بخاوت ہند“ نے خوب خوب شہرت پائی۔

انگلستان کی پارلیمنٹ میں اس کا بڑا چرچا ہوا اور اس کے مندرجات پر مباحثت ہوئے۔ تقریباً ڈیڑھ صدی سے پاک و ہند کے اکثر قلعہ کاروں کی تحریروں میں اسے سر سید کے مدبر اور ان کی بہت و جرأت کی مثال کے طور پر پیش کیا جا رہا ہے اور بعض حلقہ اس رسالے کی اہمیت کو غیر معقولی طور پر اجاگر کرنے کے لئے عوام و خواص میں اس امر کی تشبیہ کرتے ہیں کہ اس سے متاثر ہو کر حکومت نے فوری طور پر معافی اور امن و امان کا اعلان کیا اور ہندوستان کی حکومت ایسٹ انڈیا کمپنی کے ہاتھوں سے بر اور است تابع برطانیہ کے تحت لائی گئی۔ اس تاثر کو سب سے پہلے سر سید کے دستِ راست نواب محسن الملک نے یوں پھیلایا:

”انہوں نے اسباب غدر پر ایک رسالہ لکھا اور ابھی غدر فروخت ہونے پایا تھا کہ اس

کو ہندوستان اور ولایت میں مشترکہ کر دیا..... اور چونکہ سچی نیت اور سچے دل سے حبیۃ اللہ وہ رسالہ لکھا تھا، اس کا اثر بھی ہوا اور لارڈ کینگ نے امن عام کی منادی کر دی۔“ ۔

اس بیان میں درج ذیل تین نکات پیدا کرنے کی کوشش کی گئی ہے:

۱۔ رسالہ شائع ہونے کے وقت ابھی غدر فروختیں ہو تھیں۔

۲۔ امن و امان کی منادی اس رسالے کے اثر کے باعث ہوئی۔

۳۔ یہ رسالہ اس وقت ہندوستان میں بھی شائع ہوا۔

پہلے نکتے کے متعلق ہم سر سید کے نہایت عقیدت مندرجات فیض خواجہ الطاف حسین حالی کی پیشتر حلقوں میں مستند تسلیم کی جانے والی ان کی تایف ”حیات جاوید“ سے صحیح کیفیت جانے کی کوشش کرتے ہیں۔ حالی لکھتے ہیں:

”سر سید ابھی اپنی کتاب اسباب بخاوت ختم کرنے نہیں پائے تھے کہ ملک معظمه کا

اشتہار معافی اور امن و امان کا مشتہر ہوا۔“ ۔

معلوم ہوا کہ ۱۸۵۹ء میں طبع ہونے والے رسائل کی اشاعت سے بھی پہلے میں ۱۸۵۷ء میں شروع ہونے والا میہنہ ”غدر“ فرو ہو چکا تھا اور سر سید خود اس خوشی میں جو لائی ۱۸۵۹ء میں دعائے شکریہ کا اہتمام کر کے اسے باقاعدہ شائع بھی کرو چکے تھے۔ اس کے علاوہ حالی کے اس بیان سے بھی کہ ”۱۸۶۰ء میں پہر سالہ گورنمنٹ میں پیش ہوا“، گے اس بات کی تردید ہوتی ہے کہ اس کے اثر سے امن و امان کی منادی ہوئی۔ یہ عجیب فلسفہ ہوا کہ جو سالہ ۱۸۶۰ء میں گورنمنٹ میں پیش ہوا، اس کا اثر ایک سال قبل قل ۱۸۵۹ء ہی میں ہو گیا تھا! اس کی تردید سر سید کے اپنے بیان سے بھی ہوتی ہے جو اس رسائل کے عین آغاز کی سطور اول میں تحریر کرتے ہیں:

”جو اشتہار جناب ملکہ معظمہ کوئین وکٹوریا دام سلطنتہ نے جاری کیا ہے، درحقیقت وہ بغاوت کے ہر ایک اصلی سبب کا پورا اعلان ہے۔“ ۳

ثابت ہوا کہ حکومت کا متنزہ کرہ اعلان رسالہ شائع ہونے سے قبل ہو چکا تھا۔ مزید برآں یہ بیان کہ یہ رسالہ ہندوستان میں بھی مشتہر کیا گیا، اس کی تصحیح کے لئے فارن یکڑی سل بیڈن کے ساتھ گفتگو میں سر سید کا درج ذیل بیان اور ان کا یہ دعویٰ ہی کافی ہے:

”..... جس طرح میں نے اس کو ہندوستان میں شائع نہیں کیا، اسی طرح انگریزوں کو بھی نہیں دکھایا۔ صرف ایک کتاب گورنمنٹ (انڈیا) میں بھی ہے، اگر اس کے نواز ایک جلد بھی کہیں ہندوستان میں مل جائے تو میں نے جلد ایک ہزار روپیہ دوں گا۔“ ۴

۱۸۵۷ء کے موضوع پر سر سید کی تالیفات میں ”سر کشی“ کا لفظ اس وقوع کی نویت کے بارے میں ان کے زہن کی ترجیحی کرتا ہے۔ ”سر کشی ضلع بجنو“ کا موضوع چونکہ ایک خاص دائرے تک محدود تھا، اس لئے عوام میں بھی اس کا متنزہ محدود رہا لیکن ”اسباب سر کشی ہندوستان“ چونکہ کل ہند سلطنت کے بیانی م موضوعات سے متعلق تھی، اور ملک اور اس کے باشندوں کے مسائل سے تعلق رکھتی تھی، اس لئے عنوان میں سر کشی کے لفظ کی تختی کو زم کرنے کے لئے اسے آہستہ آہستہ غیر محسوس طور پر ”بغاوت“ کے لفظ سے بدل کر ”اسباب بغاوت ہند“ بنادیا گیا تاکہ اہلیان ملک میں اپنے متعلق سر کش کہلانے جانے کا جو منقی رو عمل پیدا ہو سکتا تھا،

اے کم کیا جائے۔

”اسباب بغاوت ہند“ پر مزید بات کرنے سے قبل ہم اس رسالے اور ”سرکشی ضلع بجور“ کے مندرجات میں یکساں اور اختلافی نکات کا تجویز دیکھتے ہیں۔ ”سرید احمد خاں: ایک سیاسی مطالعہ“ کے مؤلف عتیق صدیقی مؤخرالذکر تصنیف کے حرکات پر بحث کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

”سرید کے پہلے دور کی آخری تصنیف ”تاریخ سرکشی ضلع بجور“ ہے جو بڑی حد تک دوران بغاوت ہی میں مکمل ہو چکی تھی اور ”بفتح و فیروزی“ (بقول سرید) بجور میں داخل ہونے کے چند ہی ماہ بعد ۱۸۵۸ء ہی میں چھپ کر شائع ہو گئی ..... ”تاریخ سرکشی ضلع بجور“ کی تصنیف کے حرکات پر سرید نے کوئی روشنی نہیں ڈالی ہے۔ ممکن ہے کہ اس کا مقصد جذبہ ”تاریخ نگاری“ کو آسودہ کرنا ہی رہا ہو لیکن دوران بغاوت کی اپنی خدمات کو اجاگر کرنے کی خواہش بھی شاید ان کے تحت الشعور میں چھپی رہی ہو گی ..... اس کتاب کا یہ پہلو بھی قابل ذکر ہے کہ مصنف نے بغاوت کے حرکات کا تجویز کرنے سے ارادتاً گریز ہی نہیں کیا بلکہ بغاوت کے اسباب کو سخن کرنے میں بھی کوئی کسر اٹھا نہیں رکھی ..... سرید نے بغاوت میں قولًا و فعلًا اگریزوں کا ساتھ دیا تھا لیکن یہ بھی حقیقت ہے کہ ان کا یہ اقدام انعام و اکرام ہی کی توقع پر مبنی نہیں تھا، اس کے دوسرے بہت سے حرکات بھی تھے ..... انسان دوستی کے جذبے سے قطع نظر سرید نے اگریزوں کا ساتھ اس لئے بھی دیا تھا کہ انہیں یقین تھا کہ یہ بغاوت ناکام ہو گی۔“ ۔۔۔

شرافت حسین مرزا، جنہوں نے یہ کتاب اپنی اول اشاعت کے ایک صدی بعد مرتب کر کے شائع کی، اپنے مقدمے میں تحریر کرتے ہیں:

”سرکشی ضلع بجور“ ان (سرید) کے جس نقطہ نظر کو پیش کرتی ہے وہ اگریز دوستی اور حکومت کی خیر خواہی ہے۔ قومی نقطہ نظر سے یہ کتاب لکھی ہی نہیں گئی۔ اس میں جا بجا قومی رہنماؤں، آزادی کے جان ثاروں، ضلع کے مقتدر اور پا اثر

حضرات اور قابل احترام شخصیتوں کا ذکر سر سید نے جن الفاظ اور جس انداز سے کیا ہے، محض وہی اس کا کافی ثبوت ہے۔ مثلاً نواب محمود خاں کے لئے ہر جگہ ”نامحمد خاں“ لکھا ہے۔ پھر حرامزادہ، بدمعاش، بذات، مفسد، تملک حرام، کم بجنت جیسے الفاظ اس ضلع کے باشندوں کے نام کے ساتھ استعمال کئے گئے ہیں۔ انقلابیوں کا تمسخر اڑایا گیا ہے جبکہ انگریز حکام اور ان کے ساتھیوں کی تعریف کی گئی ہے اور انگریز حکام کے لئے صاحب بہادر، آقا، دام اقبال ہم وغیرہ الفاظ استعمال کئے گئے ہیں۔ ان کے نقطہ نظر کا نچوڑ کتاب کا ”خاتمه“ ہے جس میں وہ صاف صاف لفظوں میں انگریزی حکومت کی برکتوں کا اعتراف کرتے ہیں۔<sup>۶</sup>

شرافت حسین مرزا ”اسباب بغاوت ہند“ کے مندرجات پر بحث کرنے کے بعد ان دونوں کتابوں کے محرکات کا خلاصہ ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں:

”سرکشی ضلع بجنور اور اسباب بغاوت ہند دونوں کا مرکزی اور بہیادی نقطہ نگاہ انگریز دوستی اور انگریزی حکومت اور ملک و قوم کی خیرخواہی ہے۔ فرق صرف یہ ہے کہ اول الذکر میں برسر اقتدار کمپنی و راس کے عہدیداروں کی، جن سے ان کا تعلق رہا، تعریفیں ہیں اور موہر انذکر میں (کمپنی کے) حکومت سے دستبردار ہونے کے بعد اس پر کتنے چینی ہے۔“<sup>۷</sup>

وہ اس کی وجہ یہ بیان کرتے ہیں:

”ملک کی اندر وطنی۔ سیاست میں مدد و کوئی یہ کے اعلان (کیمپنی نومبر ۱۸۵۸ء) کے بعد یہ تبدیلی ہو چکی کہ اب ہندوستان کمپنی کی حکومت سے نکل کر براوراست تاریخ برطانیہ کے زیر گنگے میں آچکا تھا اور اب کمپنی کے عہدیداروں پر کتنے چینی کرنے اور ان کی خامیوں اور کوتاہیوں کو اجاگر کرنے میں کوئی امر مانع نہیں رہا تھا۔ خارجی سیاست یعنی برطانوی پارلیمنٹ کا یہ رگ تھا کہ وہ بھی اس وقت ایسٹ انڈیا کمپنی کی حکومت کو ہندوستان پر بے تکاپن کرنی تھی۔“<sup>۸</sup>

اسی پس منظر کے تحت سید محمد میاں لکھتے ہیں:

”خود انگلستان کے سیاسی حالات بھی سر سید کے مساعد ہو گئے کیونکہ جب ایسٹ انڈیا کمپنی کی حکومت ختم کر کے ہندوستان کو بر اور است ملکہ و کٹویہ کے زیر حکومت کیا گیا تو لامحال ایسے الزامات کی ضرورت تھی جن سے کمپنی کی اس بڑھنی کو جائز اور تقاضائے عدل و انصاف قرار دیا جاسکے۔ ”اسباب بغاوت ہند“ ایسے الزامات کی بہت ہی معمول دستاویز تھی جس کو ارکان پارلیمنٹ نے غیبت سمجھا، چنانچہ انگریزی میں اس کا ترجمہ بکثرت تقدیم کیا گیا۔“<sup>۱۰</sup>

شیق صدیقی لکھتے ہیں:

”اسباب بغاوت ہند کے بارے میں گزشتہ ایک صدی میں بہت کچھ لکھا گیا ہے۔ اسے سر سید کے کارناموں میں شمار کیا گیا ہے لیکن یہ بھی حقیقت ہے کہ اس کی ترتیب و تالیف کے حقیقی حرکات کا تجزیہ کرنے سے ارادی اور غیر ارادی طور پر اغراض برداشت گیا ہے۔ یہ حیرت ناک ہے کہ کسی کا بھی ذہن اس حقیقت کی طرف منتقل نہ ہو سکا کہ ”اسباب بغاوت ہند“ کے اندر ادجات اس نئی برطانوی حکومت کی پالیسی کے عین مطابق تھے جو اپنی پیش رو ایسٹ انڈیا کمپنی کو مطعون کرنے کے درپر تھی۔“<sup>۱۱</sup>

انگلستان میں ایسٹ انڈیا کمپنی کی خالقہ کس نوعیت کی تھی، اس کا جائزہ لینے سے قبل اس معاشرتی نفیات کا ذکر کرنا ضروری معلوم ہوتا ہے جو اکثر معاملات میں ہر معاشرے میں موجود ہوتی ہے۔ دراصل ہر معاشرے میں مختلف نظریات رکھنے والے لوگ موجود ہوتے ہیں۔ دنیا میں کسی ایسے معاشرے کی نشاندہی نہیں کی جاسکتی جس کے تمام افراد ہر معاشرے میں متفق ارائے ہوں۔ اگر وہ کسی خاص ملک یا معاشرے کی حکومت یا باشندوں سے متعلق متفق طور پر دشمنی کے جذبات رکھتے ہوں تو بھی ان میں اس امر پر اختلاف ہو سکتا ہے کہ ان سے پہنچ کا طریقہ کار کیا ہو۔ خپ و ملن کے شدید جذبات کے حامل ہونے کے باوجود جب وہ اپنے لوگوں سے ذور دوسرے ماحول میں جاتے ہیں تو اختلاف رائے کے خیالات اپنے ساتھ لے

جاتے ہیں۔ یہی کیفیت ہندوستان میں انگریزوں کی تھی۔

انگریزوں کا ایک طبقہ ہندوستان کو ہر جائز یا ناجائز طریقے سے غلام رکھنا چاہتا تھا اور ہندوستانیوں کے بارے میں سخت گیر پالیسی اختیار کرنے کا حامی تھا۔

دوسرے طبقے کا خیال تھا کہ اس ملک کو ضرور قابو میں رکھا جائے لیکن ایک خاص منصوبے پر عمل کرتے ہوئے، جس سے ہندوستانیوں کی اناکوزیاڑہ تھیں نہ پہنچتا کہ بغاوت کا احتمال کم سے کم ہو۔ ان کا خیال تھا کہ پیارے، محبت سے، انہیں کچھ سہولتیں، کچھ حقوق دے کر اپنا مفاد نکالا جاتا رہے۔ یہ الگ بات ہے کہ ان میں بھی آپس میں سہولتوں کی نوعیت اور ان کی مقدار پر اختلاف ہو سکتا تھا۔

تیسرا طبقہ وہ تھا جو سوائے آزادی کے ہندوستانیوں کو مکمل شہری حقوق دینے کا حامی تھا۔ اس طبقے کے افراد اگر اپنے ملک میں ہوتے تو وہاں آزادی رائے ہونے کے سبب ہر قسم کی رائے دینے میں خود مختار تھے مگر اس ملک میں اپنے متعدد مفادات کے تحت دبے الفاظ ہی میں بول سکتے تھے۔ قبضہ قائم رکھنے کے خواہشندوں میں مذہبی ذہن رکھنے والے وہ انگریز بھی شامل تھے جو عیسائیت کو سچا دین سمجھتے ہوئے انسان کی آخری نجات کے نظریہ کے تحت اسے ہندوستان میں فروغ دینا چاہتے تھے۔

چوتھا طبقہ ہندوستان پر قبضہ قائم رکھنے کا ہی سخت مخالف تھا اور اس ملک کو آزادی دینے کی حمایت کرتا تھا مگر یہ لوگ ہندوستان میں رہتے ہوئے اپنے خیالات کا اظہار نہیں کر سکتے تھے۔

درج بالا مختلف خیالات رکھنے والے انگریزوں ملکوں میں موجود تھے مگر کمپنی کے زیادہ تر حکام طبقہ اول اور دوم سے تعلق رکھتے تھے کیونکہ حکوم قوم پر حاکیت کا مزاچکھہ کر اپنے اقتدار کو کم ہوتے نہ دیکھنے کی خواہش انسانی کمزوری ہے اور وہ لوگ اس ذاتے سے براہ راست مستفید ہو رہے تھے اگرچہ ان میں سے بھی چند اعلیٰ عہدیدار ہمت کا مظاہرہ کرتے ہوئے جر کرنے والوں سے اختلاف کا اظہار کرتے رہے۔ ہندوستان کے متعلق مختلف آراء ظاہر کرنے والے بعض انگریزوں کی تحریریوں اور تقریروں سے چند اقتباسات درج ذیل ہیں

جو سطور بالا میں بیان کردہ کیفیت کی تائید کرتے ہیں۔

ایک انگریز: جسہر برائی نے اپنے مضمون "بغاوت ہند اور برطانوی رائے" میں اپنی قوم کی صورتی حال کا تجزیہ کیا ہے۔ وہ برطانیہ کے مزدوروں اور شہری متوسط طبقے کے تاثرات میں تین اختلافات کو یوں بیان کرتا ہے:

"اختلافی مسئلے یہ تھا کہ ہندوستان سے متعلق برطانوی پالیسی میں عیسائیت کا کیا پارٹ ہو۔ کیا ہندوستانیوں کو 'واحد دین برحق' قبول کرنے پر مائل کیا جائے یا انہیں "کافرانہ بُت پرستی اور توبہات" میں بدلنا رہنے دیا جائے؟ دوسرا اختلاف ایسٹ انڈیا کمپنی کے حامیوں اور مخالفوں کے درمیان تھا۔ تیسرا اختلاف میں ایک طرف وہ لوگ تھے جو ہندوستان کو برطانوی قلمرو میں شامل کرنے کی کوشش کو ایک غلط قدم سمجھتے تھے، دوسری طرف وہ لوگ جو اس جرأت مندانہ اقدام کو برطانوی تاریخ میں ایک شہر اور قصور کرتے تھے اور ہندوستان کو برطانیہ کے شہنشاہی تاج کا سب سے زیادہ تابنا کہیرا بنانا چاہتے تھے۔" ۱۳

مضمون نگار نے اس موضوع پر برطانیہ کی بعض شخصیات اور اخبارات و جرائد کی چند آراء کے درج ذیل نمونے پیش کئے ہیں:

"کابڈن نے لکھا: ہم سب جانتے ہیں کہ ایسٹ انڈیا کمپنی کے ایشیا جانے کا کیا مقصد تھا۔ یہ مقصد اجارہ داری تھا۔ یہ اجارہ داری نہ صرف غیر ملکیوں کے خلاف بلکہ اپنے باقی ہم وطنوں کے خلاف بھی تھی۔" اس کا خیال تھا کہ کمپنی کو برقرار رکھنے میں کوئی فائدہ نہیں تھا کیونکہ "کمپنی نے اپنے آپ کو ایسے جرائم کے ارتکاب کا اہل ثابت کیا ہے جو کسی..... وحشی قبیلے سے بھی نہ سرزد ہوتے..... دی ویکلی ڈپیچ نے، جس کا مقصد اخبار پڑھنے والے مزدور طبقے کی توجہ سماجی اور معاشی نظام کے خلاف بغاوت کی طرف سے ہٹانا تھا، یہ رائے ظاہر کی کہ "اگر ہم ہندوؤں اور مسلمانوں سے ان کے جرائم کا انتقام لیں اور فریگی حکام کو چھوڑ دیں جن کی بد اعمالی ان جرائم کا موجب ہوئی تو یہ نامردی اور بے دینی ہوگی"..... دی

ڈیلی ٹلیگراف نے کمپنی کی اس بنا پر نہ موت کی کہ حکومت کی بائگ ڈور ایک " واحد طبقے" کے ہاتھ میں دے دی گئی ہے..... دی نان کنفار موت نے بھی کمپنی پر حملہ کیا۔ لارڈ پامر سٹن، جو ہندوستان کے معاملات پر اظہار رائے میں بے ساختہ اور بے لائگ تھا، جو اس نتیجے پر پہنچا کہ کمپنی کو بند کر دینا چاہیے۔ ۳۱

"اس بات کا ثبوت کہ لارڈ شفیقش بری نے انقام کے حق میں اپنی رائے برقرار کی، ایک خط سے ملتا ہے جسے اُس نے مارٹن پر کوکھا۔ یہ یونگ ہم میں ایک ہر دلعزیز شاعر تھا۔ ان نظموں کے علاوہ، جس میں اس نے دہلی کی مکمل تباہی اور مجرموں کے لئے قطار در قطار پھانسی کے تختے نصب کرنے کا تقاضا کیا، اس نے یہ بھی تجویز پیش کی کہ کنور یہ کو ہندوستان کی ملکہ بننا چاہیے۔" ۳۲

"ارنست جوز..... نے ایک طویل نظم بعنوان "ہندوستان یا نئی دنیا کی بغاوت" لکھی تھی..... اس کے دیباچے میں جوز نے شہنشاہی نعرے میں مشہور ترمیم کی۔ شہنشاہی نعرہ یہ تھا: "برطانوی سلطنت پر آفتاب کبھی غروب نہیں ہوتا"۔ اس نے اس میں یہ تبدیلی کی: "اس کی نوآبادیوں پر آفتاب کبھی غروب کبھی خلک نہیں ہوتا۔" ۳۳

جو نہ لکھا: "..... ایک بات کا ہمیں یقین ہے۔ خواہ بغاوت دب جائے یا نہ دبے، یہ ہمارے ہاتھ سے ہندوستان کے نکلنے کا پیش خیمہ ہے۔ ہمارا مشورہ یہ ہے: ہندوستانی قوم کی آزادی کو تسلیم کرو۔ سو سال ہونے، دنیا کی پھیری لگانے والے لیڈن ہال سریٹ کے تاجر لیڑوں کی ایک جماعت جیلے بہانے بنا کر چکے سے سلطنتوں کے اس عظیم ہمگھٹ میں وارد ہوئی اور اس کا ہیرا (یعنی آزادی) چرا لیا۔ اس سو سال عہد میں جرائم کے ہزاروں سال سختے ہوئے ہیں..... اس نے ہندوستان کی بدنظری کا تمام تر الزام ایسٹ انڈیا کمپنی پر رکھنے کے منصوبے سے آگاہ کیا: "کمپنی کو ختم کرتا اور اس کی جگہ ہوم گورنمنٹ (برطانوی حکومت) قائم کرنا گویا ایک لیئرے کو ہٹا کر دوسرا لیئر اسٹ مسلط کرنا ہے۔" ۳۴

جوڑ ..... نے کہا: ”ایک لمحے کے لئے بھی آپ یہ سمجھیں کہ میں اس طریق کو  
تلیم کرتا ہوں جس سے ہندوستان کی حکومت حاصل کی گئی یا ان ہتھاں ڈوں کو جن  
سے اسے قائم رکھا گیا، میں اسے ایک مہذب ملک کی تاریخ میں شروع سے آخر  
تک ایک فتح ترین جرم تصور کرتا ہوں۔“ ۱۸  
سید طفیل احمد منگوری تحریر کرتے ہیں:

”جان برائٹ ..... نے ۱۸۵۳ء میں ہندوستان کے نظام سلطنت کو ناقص قرار  
دے کر اس میں تبدیلی کرنے پر زور دیا ..... موصوف نے اپنی ایک تقریر میں فرمایا:  
”ہندوستانیوں سے زیادہ کوئی حلیم قوم کبھی نہ تھی۔ تمہیں خدا نے فرانس

سے دل گناہ و سعیج ملک دیا ہے جو تمہاری شان و شوکت کی حوصلہ و آرزو کی  
اشتہا کو بچانے کے لئے کافی ہے، اس لئے ملک گیری بند کرو اور عظیم دنی  
کے ساتھ اس ملک پر حکومت کرو جس سے رفتہ رفتہ اختلاف و میت رفع  
ہو جائے تاکہ وہ ہمیں بجائے فارج کے اپنا محض سمجھیں۔ اگر تمہیں ان کا  
عیسائی ہونا پسند ہے تو بھی بجائے دوسرے طریقوں کے، عیسائیت کے  
اعلیٰ اخلاق اختیار کر کے ان کے سامنے عمدہ خوشنہ بنو۔“ (اہل ہند کا  
ارتقا، از اے بی مزادر، ص ۱۰) ..... جان برائٹ ۱۸۷۷ء سے  
۱۸۸۰ء تک مسلسل ۳۳ سال پارلیمنٹ کے ممبر رہے اور برابر  
ہندوستان کی حمایت کرتے رہے، اور لطف یہ کہ ہندوستان کے عہدہ  
و اسرائے کے قبول کرنے میں ۱۸۶۸ء میں انکار کر دیا۔“ ۱۸

برطانیہ کی پارلیمنٹ کے ممبر مسٹر ڈرمند نے اپنی ایک تقریر میں کہا:

”..... ہمارا برتاؤ ہندوستانیوں کے ساتھ ایسا خراب ہے تو اس میں کیا تعجب  
کی بات ہے کہ وہ ہم سے نفرت کرتے ہیں۔ مجھے مسٹر فریر سے معلوم ہوا ہے  
کہ ہندوستان میں ناراضی کا اتنا مادہ موجود ہے کہ اس سے نصف درجن  
بغاوتیں ہو جائیں۔ اصل وجہ ناراضی کی یہ ہے کہ ہندوستان کو سول سو روپس کے نفع

کے لئے چو سا جاتا ہے۔ پس اگر ہم اب بھی ہندوستان کو انگریز عہدیداروں کی کوٹ کا مقام تھے ہیں تو ہم نہ صرف اسے کھو بیٹھیں گے بلکہ اسی کے مستحق ہیں کہ اسے کھو دیں۔<sup>۱۹</sup>

اب ہم دیکھتے ہیں کہ کمپنی کی حکومت کے بارے میں ہندوستان میں رہنے والے انگریزوں کی کیا آرائیں۔ سید طفیل احمد منکوری اپنی تالیف میں تحریر کرتے ہیں:

”ہندوستان کی سول سرسوں میں اور عالمی عہدیداروں میں بہت سے انگریزوں نے تھے جو ہندوستان کی حمایت میں حکام بالادست سے لڑتے رہتے تھے، اور اس پر ساعت نہ ہوتی تھی تو اپنے جلیل القدر مناصب سے مستغفی ہو کر چلے جاتے تھے، چنانچہ لارڈ افنسٹن گورنر بھٹی کو ہندوستان کی مصنوعات کی حمایت میں گورنری کا عہدہ چھوڑ دینا پڑا..... لارڈ لٹن آئے تو وہ بھی ہندوستانیوں کو انگریزوں کے برابر عہدے نہ ملنے پر سخت ناراضی کا اظہار کرتے رہے..... لارڈ پرن نے ایک اور زبردست کام یہ چھیڑا تھا کہ گورنمنٹ کی طرف سے ”البرٹ مل“ پیش کرایا تھا جس کی غرض یہ تھی کہ یورپیں اور امریکن مجرموں کے مقدمات ہندوستانی مجرمیت کر سکیں تاکہ ہندوستانیوں پر سے اس ذلت کا وہ جہہ دور ہو۔ اس پر اینگلو انڈین اصحاب نے زبردست شورش کی، جن کے شریک ایک صوبہ کے لفڑت گورنر اور دیگر حکام تھے۔ ان اصحاب نے اس کام کے لئے ”اینگلو انڈین ڈپنس ایسوسی ایشن“ کے نام سے ایک جماعت بنائی اور اس کے ذریعے ہندوستانیوں پر سخت جملے کئے۔ چونکہ ہندوستانیوں کی اس وقت کوئی سیاسی جماعت نہ تھی، اس لئے اینگلو انڈین اپنی کوششوں میں کامیاب ہو گئے اور فریقین کے سمجھوتہ سے قانون نہ کو روکوڑ سرکٹ مچ اور ڈسٹرکٹ مجرمیت کی عدالتوں تک محدود کر کے پاس کر دیا گیا..... اینگلو انڈین اصحاب نے ان (لارڈ پرن) کی تذمیل میں کوئی واقعیتہ اٹھانہ رکھا جس کی وجہ سے انہیں اپنی مدتِ ملازمت ختم ہونے سے ایک سال قبل ولایت کو واپس جانا پڑا۔<sup>۲۰</sup>

معلوم ہوا کہ ہندوستان پر حکمرانی کے طریقہ کار سے متعلق دونوں ملکوں میں انگریزوں میں مختلف آراء کھنے والے لوگ موجود تھے۔ ایسٹ انڈیا کمپنی سے تاریخ برطانیہ کو تسلی کے مسئلے میں بھی یہی کیفیت تھی۔ ڈاکٹر مبارک علی جدید تحقیق کی روشنی میں سر سید کے ثابت اور منقی نظریات کا تجزیہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

”سر سید کے بارے میں ہمارے ہاں پہلی غلط فہمی یہ پائی جاتی ہے کہ انہوں نے ۱۸۵۷ء کے ہنگامہ کے بعد رسالہ ”اسباب بغاوت ہند“ لکھ کر بڑی جرأت و ہمت کا ثبوت دیا، لیکن واقعات کا تجزیہ ایک دوسری تصویر پیش کرتا ہے۔ ۱۸۵۷ء تک ہندوستان میں ایسٹ انڈیا کمپنی کا اقتدار رہا جبکہ انگلستان میں پارلیمنٹ کمپنی کے اقتدار کو پسند نہیں کرتی تھی اور اس کوشش میں تھی کہ کسی طرح کمپنی کے اقتدار کو ختم کر کے برا اور است پارلیمنٹ کے اقتدار کو ہندوستان میں قائم کرے۔ اس سلسلہ میں پارلیمنٹ نے مختلف اوقات میں اپنے اثر کو بڑھانے کے لئے مختلف طریقوں سے کمپنی کے معاملات میں دل دیا۔ جب ۱۸۵۷ء کا ہنگامہ پیش آیا تو پارلیمنٹ کو اس بات کا موقع مل گیا کہ وہ یہ ثابت کرے کہ ہندوستان میں کمپنی کی حکومت ناکام ہو چکی ہے؛ اس لئے ہندوستان سے کمپنی کی حکومت ختم کر کے ملک کو براہ راست پارلیمنٹ اور ملکہ برطانیہ کے تحت میں لایا جائے۔ اس موقع پر سر سید کا رسالہ ”اسباب بغاوت ہند“ پارلیمنٹ کے لئے ایک بہترین دستاویزی ثبوت ٹھہر ہوا جس میں کمپنی کی پالیسیوں پر تقدیم کی گئی تھی اور ۱۸۵۷ء کے ہنگامہ کا ذمہ دار اپنی کو قرار دیا گیا تھا، اس لئے یہ رسالہ مجرمان پارلیمنٹ کے لئے، جو کمپنی کے خلاف تھے، ایک نعمت سے کم نہ تھا جس کے ذریعہ انہوں نے کمپنی کی حکومت کے خلاف دلائل دئے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ہندوستان سے کمپنی کا اقتدار ختم ہوا اور یہاں پر پارلیمنٹ اور تاریخ برطانیہ کی حکومت قائم ہوئی۔ اس پس منظر میں اس بات کو مسترد نہیں کیا جا سکتا کہ یہ رسالہ سر سید سے لکھوا یا گیا ہو۔“ ۲۱

اور ایسا ہونا غیر ممکن بھی نہیں کیونکہ بعض کیفیات اس امر کی غمازی کرتی ہیں۔ یہ امر قابل غور ہے کہ ۲۸ دسمبر ۱۸۹۳ء کو سر سید نے اپنے ایک خطاب میں بڑے وثوق کے ساتھ سوالیہ انداز میں یہ بیان کیا تھا:

”کیا آپ ہم کو کوئی ایسا مسلمان بتا سکتے ہیں جس میں ایسی لیاقت ہو کہ اگر مسلمانوں کی طرف سے کوئی انگریزی اخبار جاری ہو تو اس لیاقت سے ایڈیٹری کر سکے کہ اس کے لکھنے ہوئے مضامین کو، اس کی عبارت کو، اس کے طریقہ تحریر کو انگریز پسند کریں اور ان پر اثرڈالے اور انگریزوں کو اس کے پڑھنے کا شوق ہو اور مسلمانوں کے مقاصد اس سے پورے ہو سکیں؟“ ۳۲

یہ وہ وقت تھا جب سر سید کے جاری کردہ علی گڑھ کا بچ کو قاتم ہوئے دو دہائیاں گزر پچھلی تھیں اور مسلمانوں میں ان کی تعلیمی جدوجہد کی شان میں قصیدے پڑھے جا رہے تھے۔ سوچنے کا مقام ہے کہ اس سے پہنچیں سال قبل اس ضمن میں تعلیم یافتہ مسلمانوں کی انگریزی میں کامیت کی کیا کیفیت ہوگی، اور اگر نواب محسن الملک کا یہ بیان درست ہے کہ رسالہ اس باب غدر لکھنے وقت سر سید ”نہ انگریزی جانتے تھے اور نہ انگریزوں سے اختلاط رکھتے تھے“، ۳۳ تو وہ کون مسلمان تھا جس نے رسالہ کی تکمیل میں ان کے ساتھ کامل تعاون کرتے ہوئے اس کا نام، دیباچہ اور متن کے تمام عنوانات ایسی بہترین انگریزی میں ترجمہ کئے جیسے کہ یہاں کی مادری زبان ہو، اور جسے باشیل پر اس قدر عبور تھا کہ اس نے اس کے انگریزی متن سے مناسب حال عبارتیں رسالہ کے سرور ق کے لئے تجویز کیں؟ دراصل یہ رسالہ اردو میں لکھوانے کا مقصد یہی ہو سکتا ہے کہ اسے فقط ایک ہندوستانی مسلمان کی رائے ظاہر کرنا مقصود تھا۔ دیباچہ اور عنوانات کے انگریزی تراجم شامل کرنے میں یہ مصلحت کار فرما ہو سکتی ہے کہ ان کو ایک نظر دیکھنے سے برطانوی پارلیمنٹ کے کچھی مخالف ارکان کو اس مضمون کے متن کی اہمیت کا اندازہ ہو کہ اس کے مطالعہ کی رغبت ہو اور وہ دیگر ارکان کو ہندوستان سے متعلق مستقبل کی حکمت عملی میں ہمبو ابنا نے کے لئے اس کے انگریزی تراجم کا اہتمام کریں۔ بعد کے واقعات سے اس کی تصدیق بھی ہوتی ہے۔ بقولی حالی ”اس کتاب کے سرکاری طور پر متعدد ترجمے ہوئے، انگریز آفس میں اس کا ترجمہ ہوا اور اس پر

متعدد دفعہ بھیش ہوئیں، پارلیمنٹ کے بعض ممبروں نے بھی اس کا ترجیح کیا۔ ۲۳

یہ راز سر سید کی ذات اور اس منصوبے میں شامل ان کے انگریز مہربانوں ہی کو معلوم ہے جو کمپنی مخالف نظریات کے حامل تھے مگر بوجوہ خاموش تھے اور پارلیمنٹ کمپنی کمکش میں اپنی شناخت کو مخفی رکھنا چاہتے تھے۔ ان انگریزوں کو ایک معروف ہندوستانی اہل قلم کی ضرورت تھی جس کو سہارا بنا کر وہ ہندوستانی نقطہ نظر کی آڑ میں اپنی بات کہہ سکیں۔ ”سرکشی ضلع بجنور“ میں انہوں نے سر سید کے قلم کی اثر پذیری دیکھ کر محسوس کیا ہو گا کہ اس باب بغاوت ان سے لکھوائی جاسکتی ہے کیونکہ وہ اس موضوع کی مناسبت سے ماہر اہنہ انداز میں رسالت ایجاد کرنے پر قدرت رکھتے تھے۔ یہ الگ بات ہے کہ اس رسالہ میں ان کی تاریخی قوت کو پہلی کتاب کے بر عکس ”کمپنی بہادر“ کی تعریف کی جائے اس کی مخالفت اور وقت کی حکومت کی تعریف میں منتقل کروایا گیا۔ سر سید میں یہ اہمیت موجود تھی کہ وہ اپنی ہی لکھی ہوئی تحریروں کے روز میں بڑے و زیٰ دلائل دے سکتے تھے۔ حکیم محمود احمد برکاتی کا یہ مختصر ساتھ روا تبصرہ ان کے متذکرہ وصف کی بہترین ترجمانی کرتا ہے:

”وہ اپنی رائے کو جتنی طور پر ظاہر کیا کرتے تھے، ان کا ہر قیاس عقیدہ بن جاتا تھا، ان کی ہر بات میں قطعیت ہوتی تھی..... چاہے پھر اس جتنی رائے اور عقیدہ کی تردید ہی کیوں نہ کرنی پڑے۔ اور لطف یہ ہے کہ تردید ہی اسی شان قطعیت کے ساتھ فرمایا کرتے تھے۔“ ۲۴

دوسری اہم نکتہ یہ ہے کہ عام کتابیں فروخت کے لئے شائع کی جاتی ہیں جس سے ان پر اٹھنے والے اخراجات وصول ہو جاتے ہیں۔ یہ رسالہ صرف اور صرف حکامِ بالا کے مطالعہ کے لئے لکھا گیا تھا، اس لئے صرف انہیں بھیجا گیا۔ یہاں یہ سوال اٹھتا ہے کہ ان رسالوں کی اشاعت اور ان کی لندن تریلیل وغیرہ کے لئے سرمایہ کس نے مہیا کیا؟ اس کے علاوہ جب انہوں نے بقول خود کچھ کم پائچ سور سالوں کا بندل لندن بھیجا تو وہ کس کے نام گیا؟ اتنی تعداد میں کتابیں آخ کار فردا فردا تقسیم کے لئے بھیجی گئی تھیں۔ اگر اس سے مراد یہ ہے کہ تمام کتابوں کو سادہ طور پر ایک بندل کی صورت دی گئی تو لندن میں انہیں متعلقین تک کس نے پہنچایا؟ اگر وہاں پر مقیم

کسی ہندوستانی کو یہ ذمہ داری سونپی گئی تو کبھی نہ کہیں اس کا ذکر ضرور ہوتا کیونکہ اس کام سے عہدہ برآ ہونے والے کی بڑی اہمیت ہوتی لیکن ایسا نہیں ہوا۔ اگر اس کا مفہوم یہ لیا جائے کہ ہر کتاب کو الگ الگ پیک کر کے ملکہ ڈاک کی آسانی کے لئے ایک بندل بنانے کے حوالے کیا گیا تاکہ وہ اسے منزل مقصود پر کھول کر تقسیم کریں تو سریسید کو اتنے زیادہ ایڈریلیں کس اہل وطن نے مہیا کئے؟ ذریعہ سوال قبل غیر ملکیوں کے لئے حکمرانوں کے دلیں کی ایسی معمولی معلومات بھی آسانی کے ساتھ دستیاب ہونا ممکن نہ تھا لہذا یہ کام وہاں کے باشندوں کے تعاون کے ساتھ ہی پایہ تکمیل کو پہنچ سکتا تھا۔ مزید برآں اس تمام نقل و حمل کا بارکس نے اٹھایا؟ سریسید نے ان جملہ اخراجات کے بارے میں کبھی ذکر نہیں کیا اور نہ ہی ان کے عقیدت مندوں میں سے کسی نے اس پر کبھی کوئی روشنی ڈالی ہے حالانکہ متعدد کتب و رسائل میں ”خطبات احمدیہ“ کی اشاعت کے بارے میں اخراجات کا آج تک براچرچ چاہے۔ کیا اس سے یہ معلوم نہیں ہوتا کہ یہ سب کچھ ایک منسوبے کے تحت اعلیٰ سطح کی ہدایات کے تحت کیا گیا اور رسالہ کے لکھوانے والے ہی اس سلسلے میں تمام ذمہ داریوں سے عہدہ برآ ہوئے؟

”اسباب بغاوتِ ہند“ کی اشاعت پر سریسید کی ہمت و جرأت کے ٹھنڈن میں بڑے افسانے تراشے جاتے ہیں۔ ڈاکٹر عارف الاسلام بیان کرتے ہیں کہ اس تصنیف کی اشاعت پر ”برطانیہ کی پارلیمنٹ میں یہ مطالبہ کیا گیا کہ سریسید کو سخت سزا دی جائے۔“ ۲۷ مولوی عبدالحق نے فرمایا کہ ”تمام انگریز بے حد برہم ہوئے اور انہیں باشی اور قابل دار سمجھا گیا۔“ ۲۸ پروفیسر محمد اسلم نے ان الفاظ میں نئی تاریخ بنانے کی کوشش کی:

”سریسید نے اسباب بغاوت کا انگریزی میں ترجمہ کیا اور اسے برطانوی دارالعلوم کے ایک ایک رکن تک پہنچایا۔ اس میں اس نے لکھا تھا کہ تالی ایک ہاتھ سے نہیں بھجتی، اس جگہ میں انگریزوں کا بھی اتنا ہی حصہ ہے جتنا مسلمانوں کا۔ اس پر لارڈ لٹلن نے بیان دیا تھا کہ سریسید کو پھانسی دے دی جائے۔“ ۲۹ نہ سریسید نے اسباب بغاوت کا انگریزی میں ترجمہ کیا اور نہ اس کے متن میں وہ کچھ ہے جو یہاں بیان کیا گیا ہے۔ لارڈ لٹلن کی جانب سے پھانسی ”دے دی جائے“ کا فرمان بھی ان کی ذہنی

اختراع ہے۔ لارڈ لٹن اس رسالے کی اشاعت کے سترہ برس بعد ۱۸۷۶ء میں واکرائے ہوئے۔ علاوہ ازیں سر سید جیسی شخصیت کو لارڈ صاحب کے بیان پر ہی پھانسی دے دینے کا حکم بڑی حیرت انگلیکاں بات ہے۔ پروفیسر رفیع اللہ شہاب تو ان سے بھی بازی لے گئے اور سر سید کو پھانسی کا حکم صادر فرمادیا۔ لکھتے ہیں:

”اس کتاب کے لکھنے پر انہیں پھانسی کی سزا نہیں گئی لیکن چونکہ یہ کتاب حقائق پر مبنی تھی، اس لئے انگلستان کے بعض انسان دوست انگریزوں نے کوشش کر کے ان کی سزا معاف کر دی۔“<sup>۲۹</sup>

جبکہ حقیقت یہ ہے کہ سر سید کو کسی نے انگلی بھی لگانے کی جرأت نہیں کی۔ حالی نے ان کی سوانح میں کہیں یہ لکھ دیا کہ جب سر سید نے اسباب بغاوت ہند کی جلدیں ”پارلیمنٹ اور گورنمنٹ میں بھیجنے کا ارادہ کیا تو ان کے دوست مانع آئے اور ماسٹر رام چندر کے چھوٹے بھائی رائے شنکر داس، جو اس وقت مراد آباد میں منصف اور سر سید کے دوست تھے، انہوں نے کہا کہ ان تمام کتابوں کو جلا دو اور ہرگز اپنی جان کو معرض خطر میں نہ ڈالو۔“<sup>۳۰</sup> ہمارے اہل فلم اپنی تحریروں میں اس واقعے کو بار بار ایسے بیان کرتے ہیں جیسے رائے شنکر داس دنیا کا کوئی مدیر ترین انسان تھا اور اس کی رائے الہامی تھی حالانکہ ان کتابوں کی ترسیل کے بعد سر سید پر کسی قسم کی کوئی آفت نہ آئی اور اس کے خدشات سو فیصد غلط ثابت ہوئے۔ زیادہ سے زیادہ ایک انگریز حاکم سسل بیڈن فارن سیکرٹری کا حوالہ دیا جاتا ہے کہ اس نے بقول حالی ”اس کے خلاف بہت بڑی اپیٹیچ دی اور یہ رائے ظاہر کی کہ اس شخص نے نہایت با غایہ مضمون لکھا ہے، اس سے حب ضابطہ باز پر پس ہوئی چاہیے اور جواب لینا چاہیے، اور اگر کوئی معقول جواب نہ دے سکے تو سخت سزا دینی چاہیے۔“ حالی کی تحریر سے سیاق و سبق کے بغیر واوین میں دیا گیا اقتباس پیش کر کے اصل صورت حال کو سخن کر دیا جاتا ہے جبکہ سیاق و سبق کے ساتھ حالی کی عبارت سے درست کیفیت یوں واضح ہوتی ہے:

”گورنمنٹ انڈیا میں جب یہ کتاب پہنچی اور انگریزی میں ترجمہ ہو کر کوئی سسل میں پیش ہوئی تو لارڈ کینگ گورنر جنرل اور سر بارڈ فریزرن نے، جو کوئی سلس میں مہر تھے،

اس کے مضمون کو محض خیر خواہی پر مجمل کیا مگر مسئلہ سمل بیدن نے، جو اس وقت فارن یکرٹی تھے، اس کے خلاف بہت بڑی اپیچے دی اور یہ رائے ظاہر کی کہ اس شخص نے نہایت باعغیانہ مضمون لکھا ہے۔ اس سے حسٹ ضابط باز پر س ہوئی چاہیے اور جواب لیتا چاہیے، اور اگر کوئی معقول جواب نہ دے سکے تو خت مزا دیشی چاہیے۔ لیکن چونکہ اور کوئی ممبر آن کا ہم رائے نہ تھا، اس لئے ان کی اپیچے سے کوئی مصہر نتیجہ پیدا نہیں ہوا۔“ اے

غور طلب امر یہ ہے کہ جب پوری کوئی ممبر سمل بیدن سے متفق نہ تھا اور ملک کا گورنر جنرل تک سر سید کے مضمون کو خیر خواہی پر مجمل کرتا تھا تو کون شخص ان کو کسی بھی قسم کا نقصان پہنچا سکتا تھا؟ کیا اتنی بڑی شخصیتوں کی یہ رائے سر سید کے دفاع میں ایک مضبوطہ حال نہیں تھی؟ سمل بیدن کے علاوہ کسی اور انگریز حاکم کے اس طرح کے شدت جذبات کے اظہار کا کہیں کوئی ذکر نہیں ملتا۔ اگر اس نے سر سید کے متعلق خت زبان استعمال کی تو بادی انظر میں اس کی دریج ذمیل و جذبات ہو سکتی ہیں:

۱۔ وہ گورنمنٹ کے اندر اس گروپ سے تعلق رکھتا ہو جو ”کمپنی بہادر“ کی حمایت کرتا رہا ہو اور اس کتاب کے متن سے اس کے خیالات کا رہا ہوتا ہو۔

۲۔ بعض یوروکریٹ مزاج کے مالک عہدیدار قانونی موسیقیوں کے بہت عادی ہوتے ہیں، ممکن ہے کہ سمل بیدن نے اس خیال کے تحت متنہ کرہ رائے دی ہو کہ سر سید کے اس اقدام سے اس قانون کی خلاف ورزی کا ارتکاب ہوا۔ جس کی رو سے سرکاری ملازم میں کویسا ی مسائل پر بولنے کا قطعاً اختیار نہیں ہوتا۔ ظاہر ہے کہ سر سید سرکاری ملازم تھے اور وہ اس قانون کے تحت ایک بہت بڑے سیاسی موضوع پر اپنی ”زبردست“ باتیں کہنے کے مجاز نہیں تھے۔

۳۔ یہ بھی ہو سکتا ہے کہ بیدن کو اس اشاعت کے اصل پس منظر سے آگاہی نہ ہو کیونکہ اس وقت دو خصفر یقون کے علاوہ اندر خانے کے اسرار کی کوئی بھی خبر نہ رکھتا تھا۔

۴۔ وہ انگریزوں کے اس گروہ سے تعلق رکھتا ہو جو ہندوستانیوں کے بارے میں خت گیر پالیسی اختیار کرنے کے حامی تھا۔

ممکن ہے کہ سسل بیدن متذکرہ بالاتمام نکات کا حال ہو لیکن اگر اس کے  
تموی خیالات کو مذہب نظر کھا جائے تو مؤخرالذکر کہ اس پر پوری طرح صادق آتا ہے۔ سسل  
بیدن وہ شخص ہے جس نے سقوط دہلی کے بعد انگریز حکام کے بہادر شاہ ظفر کے ساتھ کئے گئے  
جال بخشی کے وعدے پر بخت تخفید کی۔ ولیم میور کے نام ۱۸۵۱ء کو لکھا گیا مراسلہ  
اس کے مزاج پر پوری روشنی ڈالتا ہے۔ اس نے لکھا:

”میں اسے نہایت بد قسمی سمجھتا ہوں کہ شاہ دہلی کے ساتھ شرائط ملے کی گئیں۔  
وہ سرسری سزا کا مستحق تھا، بالکل ایسے ہی جیسے اس کے بیٹوں اور پوتے کو  
درست طور پر دی گئی (یعنی گرفتاری کے فوراً بعد شہزادے دہلی لائے گئے اور  
ایک خاص مقام پر پہنچ کر کیپن ہڈس نے ایک عظیم مجمع کے سامنے انہیں کسی قسم  
کی کارروائی کے بغیر گولی سے اڑا دیا۔ [مرتب] )..... میں ایک لمحے کے لئے  
بھی اس امر پر شک کا اظہار نہیں کر سکتا کہ یہ شخص با غیوں کا نہایت چھتا ہوا  
سرغندہ ہے اور مکمل طور پر موت کی سزا کا مستحق ہے، اور میں یعنی طور پر محسوس کرتا  
ہوں کہ اسے محل کی دیوار پر پھانسی دینا ہندوستان بھر میں بھر پور طور پر موت  
ہوتا۔“ ۲۲

ایسے شخص نے اگر اپنی عادت سے مجبور ہو کر سر سید کو سزا دینے کی بات کر دی تو اس سے کوئی  
فرق نہیں پڑتا۔ نہ اس کی خواہش کے تحت بہادر شاہ ظفر کو سزا نے موت ہوئی اور نہ سر سید کو کوئی  
گزند چینی اور وہ وقت بھی آن پہنچا جب یہی سسل بیدن بعد میں بقولی حالی ”ہمیشہ سر سید  
کے دوست اور مددگار رہے۔“ ۲۳

متذکرہ بالا بحث سے قطع نظر حالات و واقعات کا نفیساتی طور پر بھی جائزہ لیا جائے  
تو ہمیں یقین کرنا پڑے گا کہ سر سید کو ہر قسم کے لفڑان سے محفوظ رکھنے کے لئے وہ انگریز اور ان  
کے ہم وطن حکمران مکمل طور پر ان کی پشت پر تھے جن کو انہوں نے بخوبی کے قیام کے دوران اپنی  
زندگی کو داؤ پر لگا کر بچایا تھا کیونکہ بقول خود سر سید ان کے اس فعل کا محکم محض انسانیت کے  
نامنے انگریز افراد کی جانیں بچانائے تھا بلکہ اس کے پیچے انگریزی حکومت کو تحفظ بخشی کا جذبہ

پوری طرح کار فرما تھا۔ انگریزوں کے لئے سر سید کے جذباتِ محبت کی کوئی اختیانہ تھی۔ ان کی حمایت کے جرم میں انہیں قدم قدم پر موت کا سامنا کرنا پڑا۔ سر سید آگے چلتے جاتے تھے اور موت ان کا تعاقب کرتی جاتی تھی مگر ہر بار ایسے اتفاقات ہوئے کہ وہ حریت پسندوں کے ہاتھوں قتل ہونے سے فجع نہ گئے۔ انہی کے الفاظ میں ایسے لمحات کی داستان کے چیدہ چیدہ مختصر اقتباسات ملاحظہ فرمائے:

”جب غدر ہوا، میں بجنور میں صدر امین تھا کہ دفعنا سر کشی میرٹھ کی خبر بجنور میں پہنچی۔ اسی وقت سے میں نے اپنی گورنمنٹ کی خبر خواہی اور سرکار کی وقارداری پر چست کر باندھی۔ ہر حال اور ہر امر میں مسٹر ایگزینڈر شیکپیر صاحب بہادر لکھر و بھسٹریٹ بجنور کے شریک رہا، یہاں تک کہ ہم نے اپنے مکان پر رہنا موقوف کر دیا۔ دن رات صاحب کی کوئی پر حاضر رہتا تھا اور رات کو کوئی کا پہرہ دینا اور حکام کی اور میم صاحبہ اور بچوں کی حفاظت جان کا خاص اپنے ذمہ اہتمام لیا۔ ہم کو یاد نہیں ہے کہ دن رات میں کسی وقت ہمارے بدن پر سے ہتھیار اڑا ہو۔“ ۳۴

”میم صاحبہ کو سر سید کی تشفی) جب تک ہم زندہ ہیں، آپ کو گھبرا نہیں چاہیے۔ جب آپ دیکھیں کہ ہماری لاش کوئی کے سامنے پڑی ہے، اس وقت گھبرانے کا مضا نہیں۔“ ۳۵

”ہم اپنے دل کا حال بیان کرتے ہیں کہ جناب مسٹر ایگزینڈر شیکپیر صاحب بہادر دام اقبالہ اور جناب مسٹر جارج پاٹر صاحب بہادر دام اقبالہ..... صاحبوں کی خدمت گزاری میں ہم اپنی جان کی کچھ بھی حقیقت نہیں سمجھتے تھے۔ بے مبالغہ میں اپنے دل کی کیفیت بیان کرتا ہوں کہ محبت کے سبب ان صاحبوں کی نسبت جو وہم دل میں آتا تھا، وہ بُرا ابھی بُرا دکھائی دیتا تھا اور جب اس وہم کا اثر دل پر پہنچتا تھا تو دل سے ایک محبت کا بہت بڑا شعلہ نکلتا تھا اور وہ ان صاحبوں کو گھیر لیتا تھا اور ہمارا دلی ارادہ یہ تھا کہ خدا نخواستہ اگر بُرا وقت آئے تو اول ہم

پروانہ کی طرح قربان ہو جائیں، پھر جو کچھ ہو سو ہو۔” ۳۶

”جب دفتار ۲۹ نمبر کی کپنی سہارن پور سے بجنور میں آگئی، میں اس وقت صاحب مددوہ کے پاس نہ تھا۔ دفتار میں نے سنا کہ فوج باغی آگئی اور صاحب کے بنگلہ پر چڑھ گئی۔ میں نے یقین جان لیا کہ سب صاحبوں کا کام تمام ہو گیا مگر میں نے نہایت بُری بات تجھی کہ میں اس حادثہ سے الگ رہوں۔ میں ہتھیار سنبھال کر روانہ ہوا اور میرے ساتھ جو ایک لڑکا صیفیر تھا، میں نے اپنے آدمی کو وصیت کی، میں تو مرنے جاتا ہوں مگر جب ٹو میرے مرنے کی خبر سن لے تو اس لڑکے کو کسی امن کی جگہ پہنچا دیجو۔ مگر ہماری خوش نصیبی اور نیک نیتی کا یہ پھل ہوا کہ اس آفت سے ہم بھی اور ہمارے حکام بھی سب محفوظ رہے مگر مجھ کو ان کے ساتھ اپنی جان دینے میں کچھ دریغ نہ تھا۔“ ۳۷

”ہم کو کچھ امید نہ تھی کہ آج کی رات خیر سے گزرے گی اور یہ اندیشہ ہم کو حکام انگریزی اور جناب میم صاحبہ کا تھا کیونکہ یہ نمک حرام کجھ تلے گئے خاص حکام انگریزی کو تقصیان پہنچانے کے درپے تھے..... ہم جب اس رات کوئی پر آن کر بیٹھے ہیں تو اس ارادے سے نہیں آئے تھے کہ ہم زندہ یہاں سے پھر اپنے گھر آئیں گے۔“ ۳۸

”منیر خاں جہادی نے بجنور میں بہت غلغلہ مچایا اور مجھ صدر امین اور رحمت خاں صاحب ڈپی کلکٹر اور میر سید تراب علی تھیصلدرا بجنور پر یہ الرام لگایا کہ انہوں نے انگریزوں کی رفاقت کی ہے اور ان کو زندہ بجنور سے جانے دیا ہے اور اب بھی انگریزوں سے سازش اور خط و کتابت رکھتے ہیں، اس لئے ان کا قتل واجب ہے۔ اور ر حقیقت ہماری خفیہ خط و کتابت جناب مسٹر کری کرافٹ و سن صاحب بہادر سے جاری تھی۔“ ۳۹

”جبکہ بجنور میں لڑائی ہوئی تو ڈپی کلکٹر صاحب ہلدور میں تھے اور ہماری کمیشی کے تینوں ممبر..... بجنور میں اپنے اپنے مکان بند کئے بیٹھے تھے اور جو

صد مہہ ہمارے دل پر تھا، اس کا بیان کرنا ممکن نہیں کیونکہ ہمارے خیال میں بھی نواب کی نکست ہوئی نہیں آتی تھی اور خوب ہم کو یقین تھا کہ نواب ہم تینوں کی جان نہیں بخشنے کا، کیونکہ سچا جرم طرفداری اور خیرخواہی سرکار اور خفیہ خط و کتابت کا، جو اس نے ہمارے طرف لگا رکھا تھا، اس کے سوایہ بڑا شہزادے اس کے دل میں پیدا ہوا تھا کہ چودھریوں کا لڑنا، علی الخصوص چودھریان بخنور کا مقابلہ پیش آتا، یہ ہم لوگوں کے اغوا سے ہوا حالانکہ ہم اس اخیر الزام سے بالکل بری اور بے خبر تھے۔ ”۲

”مجھ صدر امین اور ڈپٹی صاحب نے مکان تحریکیل کو بند کر کے اور پانچ سات آدمی، جو ہمارے ساتھ تھے، ان کو لے کر اور ہتھیار بندوق سے آراستہ ہو کر اس دھیان میں ہو بیٹھے کہ اب احمد اللہ خاں بخنور میں آتا ہے، جہاں تک ممکن ہو گا، ہم اس سے لڑیں گے، آخ کار مارے جائیں گے۔ اور جس قدر خطوط اور کاغذات از طرف حکام انگریزی در باب انتظامِ ضلع ہمارے پاس آئے تھے اور جتنی روپورٹیں کہ ہم نے یہاں سے روانہ کی تھیں اور ان کی نقلیں ہمارے پاس موجود تھیں، ان سب کو ہم۔۔۔ بظیر روانہ میشی جلا دیا۔۔۔ رات کے وقت چودھری رندھر نگھنے ہم سے کہا کہ میرا رادہ یہاں کے قیام کا نہیں ہے اور چودھریان بخنور بھی جانے والے ہیں، تم ارا رہنا یہاں مناسب نہیں ہے۔۔۔ بہتر ہے کہ تم بھی آج ہی رات وہا درو۔۔۔ چنانچہ ڈپٹی صاحب اور میں صدر امین اخیر رات کو بخنور سے روانہ ہوئے اور صبح ہوتے۔۔۔ ہا در میں پہنچے۔۔۔“ ۳

”۔۔۔ ہندوؤں کو مسلمانوں سے اس قدر عداوت ہو گئی کہ چند آدمی، جو اتفاقیہ ہا در میں وارد تھے، وہ بھی مارے گئے۔۔۔ گنوار بخوبی پکار کر ہم لوگوں اور ڈپٹی صاحب (رحمت خان) کی نسبت صاف صاف کہتے تھے کہ گو یہ لوگ چودھریوں سے ملے ہوئے ہیں مگر مسلمان ہیں، ان کو بھی مار ڈالنا چاہیے مگر

چودھری رندھیر سنگھ نے ہماری بہت حفاظت کی..... جب یہ حال ہوا تو پھر ہم نے اپنا قیام ہلدور میں بھی مناسب نہ جانا..... گیارہ بجے رات کے ہم پیادہ پا وہاں سے نکلے اور نہایت مشکل اور بتاہی سے راستہ کاٹا۔ صبح ہوتے ہم لوگ..... قریب موضع جھیاں کے پہنچے۔ وہاں معلوم ہوا کہ جھیاں میں بہت سے لوگ ہمارے لوئے اور مارنے کو جمع ہیں، اس لئے اس راہ کا چھوڑنا ضرور پڑا اور پلانہ کا راستہ اختیار کیا۔ جب موضع پلانہ کی سرحد میں پہنچے، دھنٹا دو ہزار گنوار مسلسل ہم پر دوڑے اور ہمارے لوئے اور قتل کا ارادہ کیا۔ مسکی بخشی سنگھ پدھان موضع پلانہ نے مجھ کو اور ڈپٹی صاحب کو پہچانا اور ان گنواروں کو روکا..... جب ہم قریب دروازہ چاند پور کے پہنچے اور بدمعاشان مسلمانان چاند پور کو ہمارے آنے کی خبر ہوئی، وقعتہ محلہ بتیا پارہ میں ڈھول ہوا اور صد ہا آدمی توار اور گندرا سہ اور طنچہ اور بندوق لے کر ہم پر چڑھ آئے..... ہمارے مارے جانے میں کچھ شبہ باقی نہ تھا مگر فی الفور میر صادق علی رئیس چاند پور ہماری عد کو پہنچے اور اپنے رشتہ داروں اور ملائیں کو ساتھ لے کر ان مفسدوں کو روکا۔ اس عرصہ میں اور بہت سے آدمی شہر کے ہماری اعانت کو آئے اور ان بذاتوں کے ہاتھ سے ہم کو پہچایا۔ چاند پور میں جو ہم پر آفت پڑی، گواصلی میٹا اس کا یہی تھا کہ ہم سرکار کے خیرخواہ اور طرفدار تھے اور اعلانیہ سرکار کی طرفداری کر کے انتظام ضلع کا اٹھالیا تھا لیکن اس قدر عام بلوے کے ہمارے پر ہونے کا یہ سب تھا اور سب بلوائی پکار پکار کر کہتے تھے کہ (ہندو) چودھریوں سے سازش کر کے ٹکنیڈی میں مسلمانوں کو مراد دیا اور لوگوں کی جور و بیٹی کی بے عزتی کروائی اور ہلدور میں اپنے سامنے مسلمانوں کو ذبح کروایا، اب ہم زندہ نہ چھوڑیں گے۔ چنانچہ یہ سب باقی ہم اپنے کان سے سنتے تھے۔

۱۸۵۷ء کے دوران انگریزوں کے حق میں سر سید کی جدو جہاد اس قسم کی جاں فٹانیوں اور وفاداریوں کے واقعات سے بھری پڑی ہے جن کی بنیاد پر حکام کی جانب سے انہیں ان کی

وفاداری اور خیرخواہی کی زبانی اور تحریری اسناد عطا ہو چکی تھیں اور بقول خود سر سید وہ باقاعدہ ”یکم گورنر جزل بہادر“ صدر امین سے صدرالصدر کے عہدے پر ترقی، دونلوں تک دوسو روپے ماہوار پیش اور دیگر انعامات سے نوازے جا چکے تھے۔ ۳۳ اپنی وفاداری کی سب سے بڑی زبانی سند کو سر سید نے بڑے فخر سے یوں بیان کیا ہے:

”میں نہایت متامل ہوتا ہوں اس اگلی بات بیان کرنے سے کہ میں اپنی نسبت آپ لکھتا ہوں اور پھر مجھ کو اس کے لکھنے پر اس لئے دلیری ہوتی ہے کہ درحقیقت میں خود نہیں لکھتا بلکہ اپنے آقا کی بات بیان کرتا ہوں۔ اور پھر مجھ کو نہایت خوشی ہوتی ہے کہ گویسیرے آقا نے میری نسبت بات کبی ہو، میں کیوں نہ اس کو کہوں اور کس لئے نہ لکھوں کہ اپنے آقا کی بات سے خوش ہونا اور اس کو بیان کر کے اپنا فخر کرنا نوکر کا کام ہے۔ یعنی جب میں میرخھ آیا اور بیماری نے مجھ کو کمال ستایا تو میرے آقا مسٹر جان کری کرافٹ و سن صاحب بہادر دام اقبال صاحب بچ اور اپیش کشیر میری عزت بڑھانے کو مجھے دیکھنے آئے اور مجھ سے یہ بات کبی کہ تم ایسے نمک حلال نوکر ہو کہ تم نے اس نازک وقت میں بھی سرکار کا ساتھ نہیں چھوڑا اور باوجود یکہ بخور کے ضلع میں ہندو اور مسلمان میں کمال عداوت تھی اور ہندوؤں نے مسلمانوں کی حکومت کو مقابلہ کر کے اٹھایا تھا اور جب ہم نے تم کو اور محمد رحمت خاں صاحب بہادر ڈی کلکٹر کو ضلع سپر دکرنا چاہا تو تمہاری نیک خصلت اور اچھے چال چلن اور نہایت طرفداری سرکار کے سبب تمام ہندوؤں نے، جو بڑے ریس اور ضلع میں نامی چودھری تھے، سب نے کمال خوشی اور نہایت آرزو سے تم مسلمانوں کا اپنے پر حاکم بننا قبول کیا بلکہ درخواست کی کہ تم اس سب ہندوؤں پر ضلع میں حاکم بنائے جاؤ اور سرکار نے بھی ایسے نازک وقت میں تم کو اپنا خیرخواہ اور نمک حلال نوکر جان کر کمال اعتماد سے سارے ضلع کی حکومت تم کو سپرد کی اور تم اسی طرح وفادار اور نمک حلال نوکر سرکار کے رہے۔ اس کے صدر میں اگر تمہاری ایک تصویر بنا کر پشت ہاپشت کی یادگاری اور تمہاری

اولاد کی عزت اور فخر کو رکھی جائے تو بھی کم ہے۔”<sup>۳۳</sup>

صاحب نظر افراد ان تمام و اتفاقات اور اساد کی روشنی میں خود اندازہ کر سکتے ہیں کہ انگریز انہیں کسی قسم کا نقصان پہنچانے کا خیال بھی دل میں نہیں لاسکتے تھے، مگر حقائق سے گریز کرنے والوں کو اس بارے میں عجیب عجیب قسم کے مفروضے ایجاد کرنے سے کوئی نہیں روک سکتا۔ طفیل احمد منگلوری نے لکھا:

”رسالہ اسباب بغاوت ہند کمپنی کی صد سالہ حکومت کی ایک صحیح اور مکمل تصور ہے اور سیاست پر ایک ہندوستانی کا سب سے پہلا رسالہ ہے جو توپ کے منہ کے سامنے ایک ملازم سرکار نے لکھا۔“<sup>۳۴</sup>

حقیقی صد لیقی اس پر پیوس تبصرہ کرتے ہیں:

”اسباب بغاوت ہند کی تالیف کے محکمات کو اگر وسیع تر تحقیق کا موضوع بنایا جائے تو یہ بیان مبالغہ پر مبنی نظر آئے گا کہ اس کتاب کو توپ کے منہ کے سامنے پہنچ کر ایک ملازم سرکار نے لکھا تھا۔“<sup>۳۵</sup>

کیا ہم کوئی ایسی مثال پیش کر سکتے ہیں کہ سر سید کے علاوہ کسی اور ملازم سرکار نے اس موضوع پر جرأت مندانہ طور پر لکھنے کی ہمت کی ہو؟ حقیقی صد لیقی لکھتے ہیں:

”سر سید نے جب اسباب بغاوت لکھی، اس زمانے میں ایک اور ملازم سرکار صوبیدار سیتارام بھی کم و بیش اسی موضوع پر اپنے تحریرات ”سپاہی سے صوبیدار“ کے نام سے مرتب کر رہا تھا اور دونوں کی کتابوں کے انگریزی ترجمے ایک ہی وقت میں لندن سے شائع ہوئے۔ سر سید کی کتاب کا ترجمہ سر آک لینڈ کالون اور کریل گراہم نے کیا تھا اور سیتارام کی کتاب کا ترجمہ کریل نارگیٹ نے۔ صوبیدار سیتارام نے یہ کتاب کریل نارگیٹ ہی کی تحریک پر لکھی تھی۔ اس کے آخری دو باب ”دیوالی کی وبا“ اور ”پیشن“ اسباب بغاوت ہندے مے موضوع سے برا اور است تعلق رکھتے ہیں۔ اس موضوع پر قلم اٹھاتے ہوئے سیتارام ڈر رہا تھا کہ اس کے قلم سے کہیں ایسی باتیں نہ نکل جائیں جو سرکار کو ناگوار ہوں۔ کریل نارگیٹ کا بیان ہے

کہ ”بڑی مشکلوں اور بڑی یقین دہانیوں کے بعد صوبیدار سیتارام نے اپنی یادداشتی ذہن سے صفحہ کاغذ پر منتقل کیں۔“ ۲۷

بات جاری رکھتے ہوئے عقیق صدیقی لکھتے ہیں:

”سرسید نے کمپنی بھادر کے عہد کی جن نانصافیوں اور بدعنوایوں کا ذکر کیا تھا، سیتارام نے بھی ان سب کو ایک ایک کر کے گناہ کیا تھا اور زیادہ شدود مسے گناہ کیا تھا..... سیتارام نے کمپنی کی جانشین ملک کی حکومت کے متعلق بھی اپنے خیالات کا اظہار کیا تھا جو سرسید کے اور خود سیتارام کے بھی موضوع سے بڑی حد تک خارج تھا۔ اس سلسلے میں سیتارام نے یہ بڑی دلچسپ بات لکھی تھی کہ:

”ہمارے پنڈتوں نے یہ تو بتایا تھا کہ ۱۸۵۷ء میں کمپنی کی حکومت ختم ہو جائے گی کیونکہ پہلی بڑی لڑائی (پلاسی کی جنگ) کو اس وقت سو سال پورے ہو چکے ہوں گے، لیکن انہوں نے ہمیں نہیں بتایا تھا کہ اس کی جگہ پر ایک دوسری انگریزی حکومت قائم ہو گی جو اپنی پیش رو حکومت سے جابر تر اور دشوار تر ہو گی۔“ ۲۸

سرسید اور سیتارام کی کتابیں انگریزوں کی نظر میں اپنے اندر کوئی زہر یا مادوں نہیں رکھتی تھیں۔ اگر ایسا ہوتا تو انگریز خود ان کے انگریزی میں تراجم کر کے شائع نہ کرتے۔ البتہ ایک عرصہ بعد اس موضوع پر ایک اور کتاب شائع ہوئی جو یہاں تک خطرناک قرار پائی کہ انگلستان جیسے آزادی رائے کا دعویٰ کرنے والے ملک میں اس کا داخلہ منوع تھا۔ سر محمد یا مین خاں نے اپنے قیام انگلستان کے زمانے کے حوالے سے اس کا ذکر کیا ہے۔ لکھتے ہیں:

”ساؤ کرنے اردو میں ایک کتاب لکھی تھی جس کا انگریزی نام

”India War of Independence of 1857“ تھا اور اردو

نام ”کوہ آتش فشاں“ تھا۔ اس میں ..... انگریزوں کے مظالم بیان کئے تھے۔ یہ کتاب انگلینڈ میں منوع تھی مگر فرانس میں چھپ کر اور کتابوں کے ساتھ ملا کر لندن بھیجی جاتی تھی اور لڑکوں کو پڑھنے کو دی جاتی تھی۔ یہ ہدایت

ہوتی تھی کہ پڑھ کر دوسرے بڑے کو دی جائے، اسی طرح میرے پاس بھی آئی تھی۔“ ۳۹

کہا جاتا ہے کہ سر سید نے بغاوت کا سارا الزام انگریز حکمرانوں پر ڈال دیا حالانکہ سارا نہیں بلکہ جتنا بھی ڈالا گیا، وہ خاص کمپنی کے انگریز حکمرانوں پر تھا، تھا کہ بھیشیت قوم انگریز حکمرانوں پر۔ جب ان کی حکمرانی جاتی رہی تو اب ایک لحاظ سے ان کے مقابل ہوا راست انگریز حکمرانوں کی قوم تھی۔ سیستان نے وقت کے حکمرانوں کے خلاف لکھا مگر سر سید کو اس کی جرأت نہ ہو سکی۔ اس کی بحاجت انہوں نے حاکموں کا تعلق براہ راست خدا سے جوڑا۔ ملاحظہ فرمائیے:

”خدا ہمیشہ ہماری ملکہ معظمه و کنوریا کا حافظ ہے۔ خدا ہمیشہ ہمارے ناظم مملکت ہند نائب مناب ملکہ معظمه اور گورنر جنرل بہادر ہندوستان کا حافظ ہے۔“ ۴۰

”خدا ہمیشہ ہماری ملکہ معظمه و کنوریا کا حافظ ہے۔ میں بیان نہیں کر سکتا خوبی اس پر رحم اشتہار کی جو ہماری ملکہ معظمه نے جاری کیا۔ بے شک ہماری ملکہ معظمه کے سر پر خدا کا ہاتھ ہے۔ بے شک یہ پر رحم اشتہار الہام سے جاری ہوا ہے۔“ ۴۱

پس ہم نہایت یقین کے ساتھ کہہ سکتے ہیں کہ یہ کتاب توپ کے منہ کے سامنے بیٹھ کر نہیں لکھی گئی بلکہ وقت کے حاکموں نے اپنے ملک میں عوامی رائے کو ہموار کرنے کے لئے سر سید کو حفاظتی حصار میں بٹھا کر اپنی مگر انی اور رہنمائی میں بڑے سکون کے ساتھ لکھا ہوا۔ دوسری طرف اگر سر سید نے ”اسباب بغاوت ہند“ میں کمپنی کے خلاف لکھا تو بھی انہیں داد دے لیجئے مگر یہ بھی ملاحظہ فرمائیے کہ انہوں نے کن کن دلیلوں سے اپنی قوم کے افراد کی وکالت کی۔ چند مقامات کے اقتباسات درج ذیل ہیں:

”دلتی کے بادشاہ معزول (بہادر شاہ ظفر) کا یہ حال تھا کہ اگر اس سے کہا جاتا کہ پرستان میں جتوں کا بادشاہ آپ کا تابع دار ہے تو وہ اس کو سچ سمجھتا۔۔۔۔۔ دلتی کا معزول بادشاہ ہمیشہ یہ خیال کیا کرتا تھا کہ میں بکھی اور پھر بن کر اڑ جاتا ہوں اور

لوگوں کی اور ملکوں کی خبر لے آتا ہوں اور اس بات کو وہ اپنے خیال میں جمع سمجھتا تھا اور درباریوں سے تصدیق چاہتا تھا اور سب تصدیق کرتے تھے۔ ایسے مالیخوں یا والے آدمی نے کسی کے کہنے سے کوئی فرمان لکھ دیا ہو تو تجھ کی بات نہیں۔<sup>۵۲</sup>

”دلتی کے معزول بادشاہ کی سلطنت کا کوئی بھی آرزو مندنہ تھا۔ اس خاندان کی لفواور یہودہ حرکات نے سب کی آنکھوں میں اس کی قدر اور مزالت گردی تھی خاص دلتی کے اور اس کے قرب و جوار کے رہنے والے بادشاہ کی کچھ بھی وقعت خیال میں نہ لاتے تھے۔<sup>۵۳</sup>

”ہر ضلع میں پابھی اور جاہلوں کی طرف سے جہاد کا نام ہوا۔۔۔۔۔ اس زمانہ میں جن لوگوں نے جہاد کا جھنڈا بلند کیا، ایسے خراب اور بدر ویہ اور بد اطوار آدمی تھے کہ بجز شراب خواری اور تماش بینی اور ناق اور رنگ دیکھنے کے اور کچھ وظیفہ ان کا نہ تھا۔ بھلا یہ کیونکر پیشو اور مقتدا جہاد کے گئے جاسکتے تھے! اس ہنگامہ میں کوئی بات بھی مذہب کے مطابق نہیں ہوئی۔ سب جانتے ہیں کہ سرکاری خزان اور اس باب، جو امانت تھا، اس میں خیانت کرنا، ملاز میں کوئی خرامی کرنی مذہب کی رو سے درست نہ تھی۔ صریح ظاہر ہے کہ بے گناہوں کا قتل، علی الخصوص عورتوں اور بچوں اور بدھوں کا، مذہب کے بوجب گناہ عظیم تھا، پھر کیونکر یہ ہنگامہ غدر جہاد ہو سکتا تھا! ہاں، البتہ چند بدزاں نے دنیا کی طمع اور اپنی منفعت اور اپنے خیالات پورا کرنے کو اور جاہلوں کے بہکانے کو اور اپنے ساتھ جمیعت جمع کرنے کو جہاد کا نام لے دیا۔ پھر یہ بات بھی مفسدوں کی حرمندگیوں میں سے ایک حرمندگی تھی، نہ واقع میں جہاد۔<sup>۵۴</sup>

”جب فوج نکھرام میرٹھ سے دلتی میں گئی تو کسی شخص نے جہاد کے باب میں فتوی چاہا۔ سب نے فتوی دیا کہ جہاد نہیں ہو سکتا۔۔۔۔۔ مگر جب بریلی کی فوج دلتی میں پہنچی اور دوبارہ فتوی ہوا، جو مشہور ہے اور جس میں جہاد کرنا واجب لکھا ہے،

بلاشبہ اصلی نہیں۔ چھاپنے والے اس فتوے نے، جو ایک مفسد اور نہایت قدیمی بد ذات آدمی نہما، جاہلوں کے بھکانے اور ورثانے کو لوگوں کے نام لکھ کر اور چھاپ کر اس کو رونق دیا تھا، بلکہ ایک آدھ مہرایے شخص کی چھاپ دی تھی جو قبل غدر مر چکا تھا۔ مگر مشہور ہے کہ چند آدمیوں نے فوج باغی بریلی اور اسکے مفسد ہمراہیوں کے جبرا اور ظلم سے مہریں بھی کی تھیں۔<sup>۵۵</sup>

”میری رائے میں کبھی مسلمانوں کے خیال میں بھی نہیں آیا کہ باہم متفق ہو کر غیر مذہب کے حاکموں پر جہاد کریں، اور جاہلوں اور مفسدوں کا غلغله ڈال دینا کہ جہاد ہے، جہاد ہے اور ایک نورہ حیدری پکارتے پھرنا قابل اعتبار کے نہیں۔<sup>۵۶</sup>

یہ ہے مسلمانوں کی حمایت کے پردے میں سر سید کی اخلاقیات کا ایک خاکہ۔ اس کے برعکس بعض ہندو اور نہیں مسلمانوں کا سچا حامی سمجھتے ہوئے اپنے معاملے میں متعصب سمجھتے رہے۔ راجہ بیشن داس سی۔ ایس۔ آئی نے کہیں رسائل ”لائل محمد نز آف اندھیا“ کے بعض فقروں سے یہ تاثر قائم کر لیا۔ الطاف حسین حالی نے اس بارے میں ان کا یہ بیان درج کیا ہے:

”جب سر سید نے رسالہ ”لائل محمد نز آف اندھیا“ نکالنا شروع کیا تو اس کے بعض فقروں سے مجھے خیال ہوا کہ سید احمد خاں نہایت متعصب آدمی ہیں اور ہندوؤں سے ان کو پکجھ بھر دی نہیں ہے۔ اس وقت میرا مصمم ارادہ ہو گیا تھا کہ اسی طرح ایک رسالہ ہندو خیر خواہوں کے تذکرہ میں نکالا جائے۔ انہی دنوں میرا مراد آباد جانا ہوا..... وہاں سر سید سے مدھیہر ہو گئی۔ میں نے ان فقروں کا ذکر کیا جن سے ان کے متعصب کا خیال پیدا ہوا تھا۔ انہوں نے مذہرت کی اور اپنی قلم کی لغزش کا اقرار کیا۔<sup>۵۷</sup>

یہ کوئی حیرت کی بات نہیں کہ سر سید نے مسلمانوں کی حمایت میں کبھی کوئی کسی تحریر کے بارے میں اپنے قلم کی لغزش کا اقرار کیا کیونکہ ان کا یہ قلم ان رسائل میں بھی حریت پسند مسلمانوں کو کافر، بے ایمان اور بد ذات وغیرہ قرار دیتا رہا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ ”سرکشی ضلع بجنور“ ہو، یا

”اسباب بغاؤت ہند“ یا ”لائل مخدز آف انڈیا“ کے رسائل، انہوں نے ہر جگہ اپنی دشام دہی کا عمل صرف اور صرف مسلمانوں پر کیا ہے۔ سید محمد میاں لکھتے ہیں:

”سچائی اور خلوص کے ساتھ (مجاہدین اور سرید کے نقطہ نظر میں) اختلاف رائے باعیث ملامت تو کیا ہوتا، نص حدیث نے اس کو رحمت فرمایا ہے، البتہ یہ انتہا پسندی کہ مخالف کی تمام خوبیوں پر پانی پھیر کر تہذیب و شانگی کے لازمی تقاضوں سے بھی اس کو محروم کر دیا جائے اور اس کے لئے بازاری الفاظ سے بھی گئے گزرے الفاظ استعمال کئے جائیں، یقیناً اسی شکایت ہے جس کا ازالہ آج تک نہیں ہو سکا۔“ ۵۸

سرید کی بہت و جرأت کے بڑے چرچے سننے میں آتے ہیں کہ انہوں نے اسباب بغاؤت میں حکمرانوں پر کتے چینی کی ہے۔ ذیل کی عبارت میں ہم دیکھتے ہیں کہ انہوں نے گورنمنٹ کے کسی انتظام کو واقعی ”قابل اعتراض“ خبر یا ہے مگر اس جرأت کے پس پشت ہے دیکھنا بہت ضروری ہے کہ اس سے کس کی فلاج مقصود ہے؟ ملاحظہ فرمائیے:

”ہماری گورنمنٹ کا انتظام فوج ہمیشہ قابل اعتراض کے تھا۔ فوج انگلشیہ کی کمی ہمیشہ اعتراض کی جگہ تھی جبکہ نادر شاہ نے خراسان پر فتح پائی اور ایران اور افغانستان دو مختلف ملک اس کے قبضہ میں آئے، اس نے برابر کی دو فوجیں آ راستے کیں، ایک ایرانی قزلباشی، دوسری افغانی۔ جب ایرانی فوج کچھ عدوں حکمی کا ارادہ کرتی تو افغانی فوج اس کے دباؤ نے کو موجود تھی، اور جب افغانی فوج سرتاہی کرتی تو قزلباشی اس کے تدارک کو موجود ہوتی۔ ہماری گورنمنٹ نے یہ کام ہندوستان میں نہیں کیا۔.....“ ۵۹

”یہ بات صحیح ہے کہ ہماری گورنمنٹ نے ہندو مسلمان دونوں قوموں کو، جو آپس میں مخالف ہیں، نوکر کھا تھا مگر بسبب مخلوط ہو جانے ان دونوں قوموں کے ہر ایک پلٹن میں یہ تفرقة نہ رہا تھا۔ ظاہر ہے کہ ایک پلٹن کے جتنے نوکر ہیں، ان میں بسبب ایک جا رہنے کے اور ایک لڑی میں مرتب ہونے کے آپس

میں اتحاد اور ارتباط برادرانہ ہوتا جاتا تھا۔ ایک پلن کے سپاہی اپنے آپ کو ایک برادری سمجھتے تھے اور اسی سب سے ہندو مسلمان کی تیز نہ تھی۔ دونوں قومیں آپس میں اپنے آپ کو بھائی سمجھتی تھیں۔ اس پلن کے آدمی جو کچھ کرتے تھے، سب اس میں شریک ہو جاتے تھے، ایک دوسرے کا حامی اور مددگار ہوتا جاتا تھا۔ اگر انہی دونوں قوموں کی پلن اس طرح پر آ راستہ ہوتیں کہ ایک پلن زری ہندوؤں کی ہوتی جس میں کوئی مسلمان نہ ہوتا اور ایک پلن زری مسلمانوں کی ہوتی جس میں کوئی ہندو نہ ہوتا تو یہ آپس کا اتحاد اور برادری نہ ہونے پاتی اور وہی تفرقہ قائم رہتا۔

النصاف کے ساتھ فیصلہ کیجئے کہ یہ گورنمنٹ پر نکتہ چینی ہے یا اسے ملک پر سدا قابض رہنے کا ایک بہترین منسوبہ اختیار کرنے کا مشورہ دیا گیا ہے؟

ہمارے قلم کار ”اسباب بغاوت ہند“ کی شان بڑھانے کے لئے قارئین کو ایک تصوراتی کیفیت میں بٹکا کرتے ہیں کہ سر سید نے مسلمانوں کی ہمدردی میں ان پر بغاوت کے الراہم کی بدگمانی کو دور کرنے کے لئے یہ کتاب لکھی تاکہ انہیں انگریزوں کے عتاب سے بچایا جاسکے۔ عجیب فلسفہ ہے کہ وہ قوم، جس کی دانائی کی یہ ضرب المثل صدیوں سے زبانِ زیواعوام و خواص ہے کہ وہ جو بھی کام کرتی ہے بڑے سوچ بچار کے بعد سالہا سال قبل اس کا منسوبہ بناتی ہے، وہ جو اسی حکمتِ عملی سے کام لیتے ہوئے ایک منسوبے کے تحت تاجریوں کے بھیں میں ہندوستان میں داخل ہوئی اور ایک طویل مدت تک اس ملک کے دانشوروں کی ذہانت کو ماؤنٹ کرتے رہنے کے عمل کے ساتھ اس ملک پر آہستہ آہستہ قابض ہوتی گئی، اسے مسلمانوں کے متعلق یہ ”بدگمانی“ ہو گئی کہ انہوں نے بغاوت میں حصہ لیا۔ پھر اس سے بڑھ کر جیرا گئی کی بات یہ کہ ہماری قوم میں جو صرف ایک عقل والا تھا، اس نے ہم سے ہزار گناہانا قوم کو یہ سمجھانے کی کوشش کی کہ مسلمانوں نے ان کے خلاف کچھ بھی نہیں کیا اور یہ کہ حکمران انہیں اپنا مخالف سمجھنے میں صریحاً غلطی پر ہیں۔ کون اس حقیقت سے انکار کر سکتا ہے کہ انگریز ہماری رگ رگ سے واقف تھے؟ ان کی حکمرانی کے ذہنگ کا تو یہ عالم تھا کہ ہندوستانی علاقوں کے نظم و نسق کے لئے

جب انگریز افسر برطانیہ میں بھرتی کئے جاتے تھے تو انہیں یہاں کی تمام اقوام کے افراد کے عادات و اطوار کی جزئیات تک کے مشاہدات کی تربیت دے کر روانہ کیا جاتا تھا۔ لگتا یہوں ہے کہ ہمارے قلمکار اپنے جوازات سے یہ ثابت کرنا چاہتے ہیں کہ انگریز یوقوف تھے جو سرید سے دانائی کی باتیں سیکھ رہے تھے یا پھر یہ دانشور اپنے قلم کی شعبدہ بازیوں سے اپنی قوم کو یوقوف بناتا چاہتے ہیں؟ کیا آج ڈیڑھ سو سال بعد بھی دُنیا کا کوئی دانشور اس بات کا دعویٰ کر سکتا ہے کہ مسلمانوں نے مبینہ "غدر" میں بھرپور حصہ نہیں لیا تھا؟ اس میں مسلمانوں کی شرکت کا سب سے بڑا شہوت یہ تھا کہ دہلی کا مغل دربار اس کا مرکز بنا اور اس مرکز کے تمام روی رواں مسلمان تھے۔

سوچنے کا مقام ہے کہ جب "اسباب بغاوت" ۱۸۵۹ء میں شائع ہوئی تو اس وقت امکن و امان اور معافی کا اعلان جاری ہو چکا تھا، الہدایہ کتاب اس وقت مسلمانوں کے حق میں کر بھی کیا سکتی تھی؟ جو کچھ ہونا تھا، اس سے قبل ہو چکا تھا۔ بے شمار مسلمان بغیر کسی مقدمے کے گولیوں سے بھونے جا چکے تھے یا سرسری مقدمات کے بعد پھانسیاں پا چکے تھے یا پھر قید و بند کی صعوبتیں بھگت رہے تھا۔ کالے پانی کی سزاوں پر عملدرآمد ہو چکا تھا۔ اس کتاب کی اشاعت کے بعد عددالتوں میں جو مقدمات چل رہے تھے، انگریزوں نے ان کے معاملے میں سرید کی تحریر نے متاثر ہو کر استغاثہ کو کوئی نرم ہدایات جاری نہیں کیں اور نہ ہی اس کے باعث کسی کی سزا منسون ہوئی یا اس میں تخفیف ہوئی۔ علامہ فضل حق خیر آبادی کا معاملہ یجھے۔ وہ سرید کی نظر میں نہایت قابل احترام شخصیت تھے اور ان کے بارے میں وہ اپنی تصنیف "آثار الصنادید" میں بے پناہ عقیدت کا اظہار کر چکے تھے۔ انہیں کالے پانی کی سزا ہوئی، جزاً از اثیمان بھیج دیا گیا، ایک اپیل اور سے ہوتی ہوئی ذاتی رائے کے حصول کے لئے ۱۸۶۱ء میں چیف کمشٹ اودھ کے پاس آئی۔ مگر سرید کی کتاب اپنی اشاعت کے دو سال بعد بھی ان کی محبوب شخصیت کے کام نہ آسکی۔ کس کے کام آئی، اللہ ہی بہتر جانتا ہے۔ آخر میں ایک نکتہ بیان کرنا ضروری معلوم ہوتا ہے۔ سرید نے جب "سرکشی ضلع بجنور" کی تواں کے "ابتدائی" میں اس کے متن کی صداقت ان الفاظ میں بیان کی:

”اس تاریخ میں جو کچھ لکھا ہے، بہت سا اس میں میری آنکھ کا دیکھا ہے اور بہت سا اپنے ہاتھ کا کیا ہوا، اور اس کے سوا جو کچھ لکھا ہے، وہ نہایت تحقیقات سے اور بہت صحیح اور نہایت صحیح لکھا ہے۔“ ۲۲

اس تاریخ کے مطالعہ سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ انہوں نے یہ کتاب کسی خارجی تحریک کے بغیر لکھی۔ تقریباً ڈیڑھ صفحات پر شامل اس کتاب میں وقت کے حکام یا دوسرے الفاظ میں کمپنی کے ارباب اختیار کی شان میں تھیہ گوئی اپنے عروج پر ہے اور مؤلف کو سرکاری حکمت عملی میں کوئی تقاضہ نظر نہیں آیا۔ ”خاتمه“ کی تحریر میں سر سید نے بجنور کے باشندوں سے مخاطب ہوتے ہوئے سابقہ حکمران بادشاہوں اور انگریزی دولت حکومت کا موازنہ جس انداز میں بیان کیا ہے، اس کا نمونہ ملاحظہ فرمائیے:

”..... اگلے بڑے بڑے بادشاہوں کی عملداریوں کا حال تاریخ کی کتابوں سے دیکھو کہ ان فتنہ نظم عملداریوں میں کیا کیا ظلم اور کیا کیا آفیں رعایا پر ہوتی تھیں۔ یہ آرام جو سرکاری دولت مدار انگلشیہ کی عملداری میں ہے، اس کا لاکھواں حصہ بھی نصیب نہ تھا۔ دیکھو، سرکار انگلشیہ کی عملداری میں ہندو مسلمان سب اُن سے اور آسائش سے رہتے ہیں۔ کوئی زبردست زیر دست پر ظلم نہیں کر سکتا..... سو اگر اپنے تجارت کے کام میں مشغول ہیں، لاکھوں روپیہ کا مال ایک بڑھے ضعیف گماشہ کے ساتھ کر کے ہزاروں کوں سمجھتے ہیں اور اونچ اٹھاتے ہیں۔ کسی ڈاکوٹھگ کا اندر نیش نہیں رہا۔ رستہ کیسے صاف ہیں کہ رات کو عورتیں ہزاروں روپیہ کا زیور پہنے ہوئے گاڑی میں بیٹھ مزلاوں چلی جاتی ہیں اور کچھ کھلکھلے نہیں ہوتا۔ زمیندار کاشتکار اپنی کھتی کے کام میں مشغول ہیں۔ جو روپیہ مالگزاری کا ان سے ٹھہر گیا، اس سے زیادہ ایک حبہ بھی کوئی نہیں لیتا۔ غرض کہ یہ انصاف اور یہ آسائش اور یہ آزادی اور یہ عدم مزاحمت ہر کسی کے حال اور قال اور مذہب اور ملت سے، جیسا کہ ہماری سرکار انگلشیہ کے عہد میں ہے، کسی کے عہد میں نہیں ہوا۔ تم لوگوں نے اللہ تعالیٰ کے ان احسانات کا شکر ادا نہیں کیا، اس کا و بال تم پر ہے اور چند روز تغیری عملداری کر کے تم کو مزاچکھا دیا۔ حکمت الہی اس میں یہ تھی کہ اب تم ہماری

سرکار انگلشیہ کی عملداری کی قدر جانو اور اس کے سایہ حمایت کو اپنے سر پر ڈل ہا  
سے بہتر سمجھ کر خدا کا شکر ادا کرتے رہو۔“

”.....اس عملداری میں رعایا اور حکام سب شریک ہیں۔ اس قسم کی عملداری  
کا حق ایک رعایا پر ہوتا ہے جس کا ادا کرنا ہر ایک رعیت پر واجب ہے، اور وہ حق  
یہ ہے کہ ایسی عملداری کی رعایا کو طرفداری اپنی گورنمنٹ کی واجب اور لازم ہوتی  
ہے اور نہ کرنے کی صورت میں مجرم اور قصوردار ہوتا ہے۔ پس اس نازک وقت  
میں سب ہندوستان کی رعایا کو واجب تھا کہ سرکار انگلشیہ کی طرفداری کرتی اور جو  
حق عملداری سرکار کا ان کے ذمہ تھا، اس کو ادا کرتے۔ تم لوگ اس سے غافل  
رہے بلکہ اس کے برکش کیا اور تمام اپنے ہمطنوں کی عزت کو خاک میں ملا دیا۔  
اے کاش! اگر تم ایسا کرتے تو یہ روز بید جو تم کو بسراۓ تمہارے اعمال کے نصیب  
ہوا ہے، کیوں ہوتا؟ اب بھی تم کو چاہیے کہ حق گورنمنٹ ادا کرو اور جو روسیا ہی تم  
کو گورنمنٹ سے حاصل ہوئی ہے، اس کو آب زالی اطاعت اور فرمانبرداری اور  
دلی طرفداری گورنمنٹ سے دھوڑتا کہ نتیجہ نیک پاؤ۔“<sup>۱۳</sup>

اب غور فرمائیئے کہ ”سرکشی ضلع بجنور“ کی تایف کی اشاعت تک تو انگریزوں کا دور حکومت رعایا  
کے لئے شروع سے لے کر آخر تک ”سب اچھا“ رہا مگر چند ہی مہینوں بعد لکھی جانے والی  
”اسباب بغاوت ہند“ کے وقت کیا مجبوری پیش آگئی کہ ”بہت صحیح اور نہایت صحیح“ لکھی ہوئی  
تحریر میں اسی دور حکومت کے ناقص کی نشاندہی کرنا پڑی؟ سوچنے کا مقام ہے کہ یہ کیفیت کس  
امر کی چغلی کھاتی ہے۔ اگر اس باب بغاوت اپنے مزاج کے مطابق لکھی گئی ہوتی تو اس میں بھی  
”کمپنی بہادر“ کے لئے حسب سابق ”سب اچھا“ کی گردان ہوتی۔

اتفاقات ہیں زمانے کے کہ سر سید نے اپنی شاعری کے زمانے میں ایک منشوی لکھی  
تھی جس کا یہ مصرع انہی کا نایا ہوا شبلی نعمانی کو یاد رہا:  
نام بیرا تھا، کام ان کا تھا۔<sup>۱۴</sup>

اور یہی اس مضمون کا حصل ہے۔

## حوالہ جات

- ۱۔ محمود لکھرزا اپنے نواب محسن الملک۔ نول کشور پر بنگ ورکس پر لیں لاہور (۱۹۰۳ء) ص ۳۱۶
- ۲۔ حیات جاوید (الاطاف سین حالی) نامی پر لیں کان پور (۱۹۰۱ء) حصہ اول، ص ۹۱
- ۳۔ ایضاً، جلد دوم، ص ۳۶
- ۴۔ اسباب سرکشی ہندوستان (سرسید احمد خاں) مفصلات پر لیں آگرہ (۱۸۵۹ء) ص ۱
- ۵۔ حیات جاوید، جلد اول، ص ۹۰
- ۶۔ سرسید احمد خاں: ایک سیاسی مطالعہ (عیش صدیقی) مکتبہ جامعیتی دہلی (۱۹۷۷ء) ص ۳۱۳-۲۹
- ۷۔ سرکشی ضلع بجھور (سرسید احمد خاں/ مرتبہ شرافت حسین مرزا) ندوہ اصنافیں دہلی (۱۹۶۳ء) ص ۷۵
- ۸۔ ایضاً، ص ۸۱
- ۹۔ ایضاً، ص ۹۷
- ۱۰۔ علماء ہند کاشاندار ماضی (سید محمد میاں) انجمنیت پر لیں دہلی (۱۹۶۰ء) جلد چہارم، ص ۳۲۳
- ۱۱۔ سرسید احمد خاں: ایک سیاسی مطالعہ، ص ۳۹
- ۱۲۔ انقلاب ۱۸۵۷ء (پی۔ سی۔ جوہری) ترجمی اردو یورونی دہلی (۱۹۸۳ء) ص ۲۹۹
- ۱۳۔ ایضاً، ص ۳۰۲
- ۱۴۔ ایضاً، ص ۳۰۳
- ۱۵۔ ایضاً، ص ۳۰۹
- ۱۶۔ ایضاً، ص ۳۱۱-۳۱۰
- ۱۷۔ ایضاً، ص ۳۱۶
- ۱۸۔ مسلمانوں کا روش مستقبل (سید طفیل احمد مٹکوری لکھنؤی پر لیں بدایوں) ص ۲۳۹-۲۵۱
- ۱۹۔ ایضاً، ص ۲۵۲-۲۵۳
- ۲۰۔ ایضاً، ص ۲۵۳-۲۵۵
- ۲۱۔ ایس تاریخ (ڈاکٹر مبارک علی) پر ڈگری یونیورسٹی لاہور (۱۹۹۳ء) ص ۱۷۲-۱۷۳
- ۲۲۔ تکمیل محمود لکھرزا اپنے سرید (مرتبہ امام الدین گھرائی) مصطفائی پر لیں لاہور (۱۹۰۰ء) ص ۵۱۲
- ۲۳۔ محمود لکھرزا اپنے نواب محسن الملک، ص ۳۱۶
- ۲۴۔ حیات جاوید، حصہ اول، ص ۹۰
- ۲۵۔ سیرت فریدیہ (سرسید احمد خاں/ مرتبہ محمود احمد برکاتی) پاک اکیڈمی کراچی (۱۹۶۳ء) ص ۳۵

۲۶۔ مقالات قومی سر سید سیدنا (مرتبہ: ریاض الرحمن شریانی) آل اندیا مسلم ایجنسیشن کانفرنس علیگز ۲۰۰۰ (۲۰۰۰ء) ص ۲۸

۲۷۔ سر سید احمد خاں: حالات و افکار (عبد الحق) انجمن ترقی اردو پاکستان کراچی (۱۹۷۵ء) ص ۲۰

۲۸۔ تہذیب الاحقان، لاہور (نومبر ۱۹۹۲ء) ص ۲۱

۲۹۔ تفسیر القرآن سر سید (ریفع اللہ شہاب) دوست یوسی ایشیا لاہور (۱۹۹۳ء) تعارف صفحہ ۹۰

۳۰۔ حیات جاوید، حصہ اول، ص ۸۹

۳۱۔ ایضاً

Records of the Intelligence Department, Vol.II

(Sir William Muir) T.&T.Clark, Edinburgh (1902) p.361

۳۲۔ حیات جاوید، حصہ اول، ص ۹۰

۳۳۔ الکل مہرزاں اندیا، حصہ اول، ص ۱۳

۳۴۔ حیات جاوید، حصہ اول، ص ۲۹

۳۵۔ کرکٹی ضلع بکنور (سر سید احمد خاں) مفصلات پر لیں آگرہ (۱۸۵۸ء) ص ۱۳

۳۶۔ سر کرکٹی ضلع بکنور (سر سید احمد خاں) مفصلات پر لیں میرٹھ (۱۸۶۰ء) جلد اول، ص ۱۵

۳۷۔ الکل مہرزاں اندیا (سر سید احمد خاں) مفصلات پر لیں میرٹھ (۱۸۶۰ء) جلد اول، ص ۱۳

۳۸۔ کرکٹی ضلع بکنور (۱۸۵۸ء)، ص ۱۳

۳۹۔ ایضاً، ص ۳۷

۴۰۔ ایضاً، ص ۶۱

۴۱۔ ایضاً، ص ۹۸

۴۲۔ ایضاً، ص ۱۰۲

۴۳۔ ایضاً، ص ۱۰۳

۴۴۔ الکل مہرزاں اندیا، جلد اول، ص ۱۷

۴۵۔ کرکٹی ضلع بکنور (۱۸۵۸ء)، ص ۲۷-۲۸

۴۶۔ مسلمانوں کا روشن مستقبل، ص ۱۸۲

۴۷۔ سر سید احمد خاں: ایک سیاسی مطالعہ، ص ۲۲

۴۸۔ ایضاً، ص ۲۰

۴۹۔ ایضاً، بحوالہ

From Sepoy to Subedar (Sita Ram), Lahore (1873) p.165

۴۹۔ نامہ اعمال (سر محمد یاہین خاں) آئندہ ادب لاہور (۱۹۷۰ء)، حصہ اول، ص ۲۷

۵۰۔ اسپا ب سرکشی ہندستان، ص ۳۸

۵۱- ایضا، ص ۳۱

۵۲- ایضا، ص ۳۲

۵۳- ایضا، ص ۶

۵۴- ایضا، ص ۷

۵۵- ایضا، ص ۷

۵۶- ایضا، ص ۸

۵۷- حیات چاودی، حصہ اول، ص ۱۰۲

۵۸- علماء ہند کا شاندار ماضی، جلد چہارم، ص ۳۳۳

۵۹- انساب سرکشی ہندوستان، ص ۳۲

۶۰- ایضا، ص ۳۲-۳۳

۶۱- علامہ فضل حق خرا آبادی اور جہاد آزادی (محمد سعید الرحمن علوی) کی پبلیکیشن لاهور (۱۹۸۷ء)، ص ۲۴۳

۶۲- سرکشی طلحہ بجور (۱۸۵۸ء)، ص ۱

۶۳- ایضا، ص ۱۳۲-۱۳۵

۶۴- انتخاب مضمونیں شلی۔ اردو اکیڈمی سندھ کراچی (۱۹۶۰ء)، ص ۵۲

## کتابیات

### بلحاظ حروف تہجی

- ۱۔ ۱۸۵۷ء (غلام رسول میر) کتاب منزل لاہور (۱۹۶۰ء)
- ۲۔ ۱۸۵۷ء کے بجا ہے (غلام رسول میر) کتاب منزل لاہور (۱۹۶۰ء)
- ۳۔ اردو صحافت (مرتبہ: انور علی دہلوی) اردو کادمی دہلی (۷۸ء) ص ۸۸-۸۹
- ۴۔ اسیاب سرکشی ہندوستان (سرید احمد خاں) مفصلہ اٹ پریس آگرہ (۱۸۵۹ء)
- ۵۔ المیستارن (ڈاکٹر ہمارک علی) پر ڈگری سوپرلشز لاہور (۱۹۹۳ء)
- ۶۔ امتیاز حنف (راجا غلام محمد) مکتبہ قادریہ لاہور (۱۹۷۹ء)
- ۷۔ انتخاب مصائبین شاہی۔ اردو اکیڈمی سندھ کراچی (۱۹۶۰ء)
- ۸۔ انقلاب ۱۸۵۷ء (پی۔ سی۔ جوہی) ترقی روڈ روئی دہلی (۱۹۸۳ء)
- ۹۔ انگریز کے باعث مسلمان (جاناز مر) مکتبہ بھرہ لاہور (۱۹۹۰ء)
- ۱۰۔ بہادر شاہ ظفر (سلم پر دیز) انجمن ترقی اردو: سندھ، تہ دہلی (۱۹۸۶ء)
- ۱۱۔ تاریخ بغاوت ہند ایجادہ عظیم (مڈت کنیالا) مطبع مشی نول کشوکھنڈو (۱۹۱۲ء)
- ۱۲۔ تحقیقات پشتی (نور احمد پشتی اپنچالی اور پاک اکیڈمی لاہور) (۱۹۴۳ء)
- ۱۳۔ تفسیر القرآن سریڈ (تعارف کندہ: زریح اللذہ نہاب) دوست ایسوی اشیش لاہور (۱۹۹۳ء)
- ۱۴۔ جنگ آزادی ۱۸۵۷ء (محمد ایوب قادری) پاک اکیڈمی کراچی (۱۹۷۶ء)
- ۱۵۔ حیاتی جادویہ (الاطاف حسن خاں) تای پریس کان پور (۱۹۰۱ء)
- ۱۶۔ خطبات گارسال دنیا (حصہ اول) انجمن ترقی اردو پاکستان کراچی (۱۹۷۹ء)
- ۱۷۔ خطوط بنام سریڈ (شمس اسماعیل پانی پی) مجلس ترقی ادب لاہور (۱۹۹۵ء)
- ۱۸۔ داستانِ خدر (ظییر دہلوی) اکادمی پنجاب لاہور (۱۹۵۵ء)
- ۱۹۔ دہلی کی سزا (غلام حسین خاں) دہلی پر ٹنگ پریس دہلی (۱۹۳۶ء)
- ۲۰۔ ریویوڈ اکٹھنگر کی کتاب پر (سرید احمد خاں) ہنری ایکس کنگ لندن (۱۸۷۲ء)

۲۱۔ سریاد احمد خاں: ایک سیاسی مطابع (تئیں صدیقی) مکتبہ جامعہ نیویلی (۱۹۷۷ء)

۲۲۔ سریاد احمد خاں: حالات و افکار (عبد الحق) انجمن ترقی اردو پاکستان کراچی (۱۹۷۵ء)

۲۳۔ سرکش ضلع بجور (سریاد احمد خاں) مفصلات پریس آگرہ (۱۸۵۸ء)

۲۴۔ سرکش ضلع بجور (سریاد احمد خاں/ امرتپر شرافت حسین مرزا) ندوہ لامصنفین ویلی (۱۹۶۳ء)

۲۵۔ سفر نامہ پنجاب (مرتبہ: سید اقبال علی) انسی نیوٹ پریس علی گڑھ (۱۸۸۳ء)

۲۶۔ سیرت فریدیہ (سریاد احمد خاں) مطبع مفیدہ عام آگرہ (۱۸۹۲ء)

۲۷۔ سیرت فریدیہ (سریاد احمد خاں/ امرتپر محمود احمد برکاتی) پاک اکیڈمی کراچی (۱۹۶۳ء)

۲۸۔ علامہ فضل حق خیر آبادی اور جہاں آزادی (محمد سید الرحمن علوی) منی پہلیکیشناہور (۱۹۸۷ء)

۲۹۔ علامہ ہند کاشاندار ماضی، جلد چہارم (سید محمد میاں) انجمنیہ پریس ویلی (۱۹۶۰ء)

۳۰۔ غالب اور سن ستاؤن (ڈاکٹر سید معین الرحمن) غالب انسی نیوٹ نیویلی (۱۹۸۸ء)

۳۱۔ غداروں کے خطوط (سیم قریشی/ سید عاشور کاظمی) انجمن ترقی اردو ویلی (۱۹۹۳ء)

۳۲۔ غدر کی صحیح شام (جیون لال کی ڈائریکٹری)، ہمدرد پریس ویلی (۱۹۶۲ء)

۳۳۔ غدر کے فرمان (مرتبہ: خواجہ حسن نظامی) اہلی بیت پریس ویلی (۱۹۳۳ء)

۳۴۔ لاکل مجنز نز آف انڈیا (سریاد احمد خاں) مفصلات پریس میرٹھ، جلد اول (۱۸۶۰ء)

۳۵۔ ایضاً - جلد دوم (۱۸۶۰ء)

۳۶۔ ایضاً - جلد سوم (۱۸۶۱ء)

۳۷۔ محاصرہ ویلی کے خطوط، مطبوعہ ویلی (۱۹۷۵ء)

۳۸۔ مجموعہ لکھر ز واکچر نواب حسین الملک نول شور پنٹنگ و رکس پریس لاہور (۱۹۰۳ء)

۳۹۔ مسلمانوں کا روشن مستقبل (سید طفیل احمد منگلوری) نظامی پریس بدایوں (۱۹۳۰ء)

۴۰۔ مسخرکات و مطابنات سریاد (مرتبہ: شیر علی خاں سرخوش) گلائی فرنی برقی پریس لاہور (ب-ت)

۴۱۔ مقالات توہی سریاد سکنار (مرتبہ: زیاض الرحمن شروانی) آں اٹیاں اسلام ایجوکیشن کافنریس ہلیگز (۲۰۰۰ء)

۴۲۔ مقالات گار سال دنیا (جلد اول) انجمن ترقی اردو پاکستان کراچی (۱۹۶۳ء)

۴۳۔ مقدمہ بہادر شاہ ظفر (مرتبہ: خواجہ حسن نظامی) اشیصل لاہور (۱۹۹۰ء)

۴۴۔ مکتوبات سریاد (مرتبہ: شیخ اسما علی پانی پی) مجلس ترقی ادب لاہور (جلد اول، جس ۱۹۷۶ء)

۴۵۔ مکمل مجموعہ لکھر ز واکچر سریاد (مرتبہ: محمد امام الدین گجراتی) مصطفانی پریس لاہور (۱۹۰۰ء)

۴۶۔ مولانا فضل حق خیر آبادی (مرتبہ: افضل حق قریشی) اشیصل لاہور (۱۹۹۲ء)

۴۷۔ مولانا فضل حق خیر آبادی اور سن ستاؤن (حکیم محمود احمد برکاتی) برکات اکیڈمی کراچی (۱۹۸۷ء)

۴۸۔ نامہ اعمال (سر محمد یامن خاں) آئینہ ادب لاہور، حصہ اول (۱۹۷۷ء)

۴۹۔ ہمارے ہندوستانی مسلمان (ڈیلیوڈ بیلیوڈ بیلر) اقبال اکیڈمی لاہور (۱۹۳۳ء)

## علمی جرائد

- ۱۔ انکار، کراچی (خصوصی نمبر برطانیہ)
- ۲۔ تہذیب الاخلاق، لاہور (نومبر ۱۹۹۲ء)
- ۳۔ علی گڑھ انسٹیوٹ گزٹ، علی گڑھ (۱۳ جنوری ۱۸۷۶ء)
- ۴۔ گلی خدا، لاہور (انقلاب ۱۸۵۷ء نمبر) ۱۹۵۷ء

## دستاویزات

☆ انڈیا آفس ریکارڈز (لندن) فائل نمبر 73/75 L/P&S/15

## English Sources

1. Delhi in 1857 (N.K.Nigam), S.Chand & Co. Delhi.(1957)
2. Eye-witnesses to the Indian Mutiny (James Hewitt) Osprey Publishing Ltd., Berkshire. (1972)
3. From Sepoy to Subedar (Sita Ram), Lahore (1873)
4. Kotwal's Diary (Syed Mubarak Shah) Pakistan Historical Society, Karachi.(1994)
5. Records of the Intelligence Department (Sir William Muir) T. & T. Clark, Edinburgh. (1902) Vols. I & II.
6. Twelve Years of a Soldier's Life in India (George H.Hodson), John W.Parker, London, (1859)

## بہادر شاہ وظفر کے شب و روز

☆ ”بہادر شاہ ظفر کے شب و روز“ نصیا الدین لاہوری کی کتاب ہے جو کہ مصنف کو ۱۸۵۷ء کی جنگ آزادی کے متعلق طبع شدہ روزناموں اور اخبارات سے دستیاب شدہ معلومات پر مشتمل تصنیف ہے۔ اُنہیں بہادر شاہ ظفر آخوند بادشاہ کے دربار اور اُس کے متعلق جو تفصیلات ملیا ہوئیں، ان سے ”بہادر شاہ ظفر کے شب و روز“ کی ایک نہایت قابل اعتماد تصنیف ہے۔ کتنے عمدے کا کم اسے، اک کام مطالعہ مختصر رہے گا۔ (الدیگر، لاہور۔ فروری ۲۰۰۵ء)

☆ جناب خیاں الدین لاہوری کی تازہ ترین "تصنیف" بہادر شاہ کے شب دروز ہے۔ مصنف تاریخ سے انتہی دلچسپی رکھتے ہیں اس نے انبوں نے مقامی کتب خانے کھلا لے، لندن میں انہیاً آفس لاہوری، لندن یونیورسٹی کے اور بھل مدنی ہرگز اور فرش میزہ بیم کے کتب خانوں سے بھی استفادہ کیا ہے۔ مصنف ۱۸۵۱ کی جگہ آزادی سے متعلق حقائق جاننے کے لئے لئکے تو اس دور کے روزناموں، اخبارات اور دیگر مستاویں اس کے مطالعہ کا موقع ہا۔۔۔۔۔ ایک بار اس کتاب کا مطالعہ شروع کر دیجیں تو ختم کیے بغیر سکون نہیں ملے گا۔ (لعلیٰ زاویہ، لاہور۔ اپریل ۲۰۰۰ء)

☆ خیاں الدین لاہوری تاریخی تحقیقی کے حوالے سے ایک جانے پہنچانے صاحب قلم ہیں ... وہ جس موضوع پر قلم اختاتے ہیں، اس کا حق ادا کر دیتے ہیں۔ زیر تبصرہ کتاب بہادر شاہ ظفر کے شب دروز پر مشتمل ہے۔ یہ حالات اس طرح پیش کئے گئے ہیں کہ انہیں ہشم تصور سے فلم کی طرح دیکھ اور محسوس کر سکتے ہیں ... اس مہد پر یہ کتاب بے شمار کتابوں، روزناموں اور اس وقت کے اخبارات و جرائد میں پیش کی گئی معلومات کا نہایت غنڈو نجور ہے۔ یہ کتاب بھی پہنچنے تو عبرت کا نہیں ہے ... تھار اخیال ہے کہ خیاں الدین لاہوری نے یہ کتاب لکھی ہی معتبر حاصل کرنے کے لئے ہے۔ ایک اعتبار سے انہوں نے مغل اقتدار کے زوال کی کہانی بیان کر کے ہمیں جھوٹا ہے، خواب غلطات سے بیدار کیا ہے۔ ہم برہما کستانی سے کہیں گے کہ وہ اس کتاب کا مطالعہ کرے۔ (تو می ڈاگسٹ، لاہور ۲ ستمبر ۱۹۹۹ء)

☆ مؤلف جناب ضياء الدین لاہوری نے کتاب کی ترتیب و تدوین میں بڑی تحقیق و تفصیل سے کام لیا ہے اور ایسا شتر اور شفاف اسلوب نگارش اختیار کیا ہے کہ قاری اس کے اندر جذب ہو کر جاتا ہے اور اس کے سامنے اس کو دیکھنے کا سہ لگائیں گے۔ مغل سلطنت کے ہندو ریاست کے آخری مغل بادشاہ کے دور کا یہ نتیجہ اس طرح کھینچ جاتا ہے گویا ہے ایک تکمیل و کچھ راہبو۔ یہ کتاب میں اضافہ کرتا ہے بلکہ میراث کا درس بھی دیتا ہے۔ یہ کتاب ہر اعتبر سے غایت درجہ و پیچہ تکرہ نہ صرف ہماری معلومات میں اضافہ کرتا ہے بلکہ میراث کا درس بھی دیتا ہے۔ یہ کتاب مطالعوں کے لئے ہے اور کوئی کتاب خانے اس سے خالی نہیں رہنا چاہیے۔ (بیدار اڈا جسٹس، لاہور۔ فروری ۲۰۰۳ء)

☆ ایک تیر سے دو شکار کا ہج اورہ جن جگہوں پر لفظ ”دو“ میں ترجمہ کا تقاضا کرتا ہے، ان میں سے ایک ضیا، الدین لاہوری کی کتاب ”بہادر شاہ ظفر کے شب و روز“ کا مطالعہ ہے۔ مؤلف نے اس کتاب کے ذریعے واقعی کنی شکار کئے ہیں۔ بہادر شاہ ظفر کے دو روز اول کی راستان، شاہی و بارکی بے خبریاں اور انگریزی سرکار کی سازشیں، سلطنت مغلیہ کے آخری ایام میں موجود حفاظت کا حال اور سب سے بڑھ کر عام تاریخی روایتوں اور اولیٰ راستانوں کی بجائے اخبارات، روزنامچوں، سرکاری دستاویزات اور پیشہ دید مناظر کو پڑھ کر لیئے والی غیر معروف کاوشوں کے ذریعے ایک ناس کیفیت پیدا کی ہے جیسا قاری انیسویں صدی کے وسط کے مناظر کو پڑھنے تھیں سے دیکھتا ہے اور کہیں حیرت، کہیں حسرت اور کہیں خارات اس کے دو عمل کا نام پاتی رہے گی تھیں۔ اس کیمی بڑھ کر کتاب ہمارے لئے معلومات افری اور عمرت انگریز سے۔ (ایضاً لاہور ۲۰۰۲ء)

☆ یہ کتاب بہادر شاہ ظفر کے آخری سالوں کے بارے میں ہے۔ کتاب کا مودا اس عہد کے روز تا پھوٹ، یادوں، ڈائریوں، اخبارات اور کوتبیات سے حاصل کیا گیا ہے۔ یہ مظہر نامہ ہے جو ضایا اللہ عین الہو ری نے عینی شاہد و مولیٰ اور اسی ذراثت کے کاروں کی زبانی بیان کر دیا ہے۔ ترتیب میں ضایا اللہ عین الہو ری کے ملکیت کا اکٹھار موجود ہے۔ بہر حال یہ کتاب بہادر شاہ کے آخری عہد پر ایک جامع اور مستند کتاب ہے۔ (الفاروقی، کراچی۔ ڈوالیقہدہ ۱۴۲۳ھ)

یو ٹیوب چینل Roshni TV کے وزٹ کے لئے نیچے ٹھیک کریں



# روشن کتب

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

اس گروپ میں وقتاً فوقتاً آپ کو تفاسیر القرآن، احادیث، اسلامی، تاریخی، مذہبی، سیاسی نفیسیاتی، شاعری، فلسفہ، سائنس، سفرنامے، صحت و تعلیم، تنز و مزاج، سوانح حیات، فقہ ناول، تہذیب و تحقیق پر مبنی کتب ملیں گی۔  
یہ کتاب اور من پسند کتابیں ڈاک کے ذریعے منگوانے کے لئے رابطہ کریں۔

روشن کتب اردو بازار لاہور پاکستان

03019452605

آپ whatsapp پر رابطہ کے لئے اپر نمبر پر ٹھیک کریں

+923019452605 : ۳۲۷

جس ایپ میں روشنی ٹی وی کو فالو کرنا ہے اور اس پر ٹھیک ریس

# روشن کتب



ٹھیکیں کتاب اصلی کتاب کا بدل نہیں بن سکتی

گھر پڑھے پڑھے اپنی

من پسند کتاب بذریعہ ڈاک دو تین

دن میں حاصل کریں انتہائی مناسب

قیمت پر صرف روشن

کتب کے ذریعے



من پسند کتاب یا اس کتاب کو خریدنے کے لئے نمبر پر کلک کریں

03019452605